o d B

B kenniscentrum _

mmmm— \00r emancipatie en participatie

radicaal

orthodox mm
exiremist




dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en partiipatic

Radicaal, orthodox of extremist?
Achtergrondinformatie over radicalisering en polarisatie

ACB Kenniscentrum 2009

Radicaal, orthodox of extremist?
Een bijdrage aan afbakening en definitievorming en een impressie over het beleid van gemeentes,
moskeeén, onderwijs en welzijnswerk ten aanzien van radicalisering.

Deze publicatie is tot stand is gekomen met financiering van de provincie Noord-Holland.

Auteurs: Lisa Arts, Ewoud Butter

Met bijdragen van: Hammadi Eddehbia (Radicalisering in het onderwijs en Marokkaanse
aanpak van radicalisering),
Rachid Jamari (Franse aanpak van radicalisering)
Roemer van Oordt (Islami(s)tische denkers en Britse aanpak van
radicalisering)

Eindredactie: Roemer van Oordt

Fotografie: Stock-photo

Vormgeving: Mik design, te Haarlem

radicaal orthodox extremist



Inhoud

Inleiding 4
DEEL | Definities en achtergronden
[ 1 Een poging tot afbakening: polarisatie, 8

radicalisering en extremisme

Processen van radicalisering (achtergronden) 1"
2.1 Wie wordt extremist?
2.2 Oorzaken
2.3 De zoektocht naar status en geborgenheid (over identiteit)
2.4 De rol van gezin, migratiegeschiedenis en sociale netwerken
bij Marokkaanse jongeren
2.5 Fases van radicalisering
2.6 Radicalisering signaleren

N

[ | 3 Achtergronden bij islamitisch en rechts radicalisme 25
3.1 Islam en de strijd om de waarheid
3.2 Extreemrechts

radicaal orthodox extremist

4 De rol van internet bij polarisatie, 47
radicalisering en extremisme

]

_ DEEL I Het beleid
5 5 Overheidsbeleid 56
58 51 Waarom is er nu zoveel aandacht voor radicalisme?
<

5.2 Landelijk beleid
5.3 Gemeentelijke aanpak Fout! Bladwijzer niet gedefinieerd.

[ 6 Scheiding tussen kerk en staat en de samenwerking 68
met moskeeorganisaties
[ 7 Moskeeén 72

71 Geschiedenis, rol en functie
7.2 Actor in het maatschappelijk middenveld?
7.3 Wat kan de moskee doen tegen radicalisering?

[ ] 8 Onderwijs en welzijnswerk 79
8.1 Radicalisering in het onderwijs
8.2 Welzijnswerk



DEEL 1l Aanpak van radicalisering in het buitenland

9 Aanpak van radicalisering in het buitenland 89
9.1 Franse aanpak van radicalisering en extremisme

9.2 Marokkaanse aanpak van radicalisering en extremisme

9.3 Britse aanpak van radicalisering en extremisme

10 Tot slot 105
Bijlagen 109

Bijlage 1 Gebruikte en/of aanbevolen literatuur

Bijlage 2 ACB Kenniscentrum en radicalisering

Bijlage 3 Monitor Polarisatie, Radicalisering en Discriminatie in Noord-Holland;
Bijlage 4 Weerbaar Oost

Bijlage 5 Voorkomen is beter dan genezen

dB

kenniscentrum

radicaal orthodox extremist I I -

Inhoud I I



radicaal orthodox extremist

Polarisatie hoeft niet altijd slecht te zijn. Het kan noodzakelijk zijn voor de emancipatie van minderheden.
Dat verklaarde vicepremier Wouter Bos in een interview met de Volkskrant op 1 maart 2008. Bos:
‘Polarisatie is de enige manier om zaken verder te brengen.”

Radicale jongeren vormen niet per definitie een gevaar voor de samenleving. De pedagoog Henk
Blenkers stelde op een conferentie op de Hogeschool Windesheim op 15 oktober 2008.": “Een radicale
leerling is een cadeau aan de leraar en de groep. [Hij of zij] staat in twee prachtige tradities. Het is
allereerst een democratische traditie waarvan Voltaire in 1770 opmerkt: “Ik verafschuw alles wat u
schrijft, maar zou mijn leven ervoor geven dat u het kunt blijven schrijven.” De andere (...) is een
pedagogische traditie die uitersten in denken en gedrag van leerlingen (...) verbindt (...) met vragen
en luisteren naar aspecten van [hun] identiteitsontwikkeling.’

Radicalisme was in de jaren 70 van de 20° eeuw minder beladen dan het nu is. Zo werd aan het
kabinet Den Uyl deelgenomen door de Politieke Partij Radicalen (PPR), een keurige partij die onder
leiding van Ria Beckers later is opgegaan in GroenLinks. Ook polarisatie werd in die tijd niet altijd als
bedreigend ervaren: de periode tussen 1966 en 1982 wordt door geschiedschrijvers aangeduid als de
tijd van de politieke polarisatie. Het was een tijd waarin er scherpe tegenstellingen bestonden tussen
politieke partijen en de confrontatie bewust werd gezocht: het was een tijd waarin het nog volstrekt
onmogelijk leek dat de PvdA van Joop Den Uyl en de VVD van Hans Wiegel in de jaren negentig onder
leiding van Wim Kok en Hans Dijkstal een paarse coalitie zouden vormen.

Tegelijkertijd waren de jaren 70 ook de jaren waarin in Nederland verreweg de meeste dodelijke
slachtoffers (ruim 20) vielen als gevolg van terroristische aanslagen. Het ging in de meeste gevallen
om slachtoffers die vielen bij acties van Molukkers of acties van (buitenlandse) links-extremistische
groeperingen zoals de RAF of de separatistische IRA. Neo-nazi’s waren er in die tijd ook al, net als
het dierenbevrijdingsfront of links-extremistische groepen als de Rode Jeugd, RARA en het militant
autonomenfront.

Er was in die tijd nog geen Nationale Codrdinator Terrorismebestrijding (NCtB), geen nationaal
Actieplan Polarisatie en Radicalisering en er werd ook niet met regelmaat bekend gemaakt wat het
Actueel Dreigingsniveau was. Er werden geen trainingen gegeven aan bestuurders en politieagenten
om polarisatie en radicalisering te herkennen en er was nog geen bataljon aan wetenschappers,
kenniscentra en (commerciéle) bureaus die zich met het onderwerp bezig hielden.

Nu is dat anders.
De maatschappelijke aandacht voor radicalisering, in het bijzonder voor de islamitische variant hiervan,

is vooral sinds de aanslagen van 11 september 2001 sterk toegenomen. Met enig cynisme zou je
kunnen zeggen dat er een anti-radicaliseringsindustrie is ontstaan.

1 Blenkers (2008), Allochtonenweblog, 3 november 2008.



Terrorisme 2.0

Deze toegenomen aandacht is deels te verklaren uit het besef dat de samenleving door technologische
vooruitgang en globalisering kwetsbaarder is geworden. Een terrorist met foute en/of handige vrienden
zou over biologische, chemische of nucleaire wapens kunnen beschikken. En een handig hackende
terrorist zou vitale computersystemen van ons land plat kunnen leggen en bijvoorbeeld in één keer de
dijkbewaking, energievoorziening en de verkeersleiding op Schiphol kunnen treffen.

Daarnaast heeft het moderne terrorisme een sterker transnationaal en politiek-religieus karakter
gekregen. Dit geldt in het bijzonder voor het islamitisch terrorisme, dat zich in sommige, maar lang
niet alle, gevallen richt tegen ‘de westerse cultuur’.

Met het westen als doelwit, is ieder die een onderdeel hiervan vormt of deze vertegenwoordigt, een
mogelijk doelwit van een aanslag geworden. We zijn allemaal potentieel slachtoffer geworden. Dit
besef is niet alleen een reden voor angst, maar geeft ook voeding aan polarisatie tussen verschillende
bevolkingsgroepen.

Polarisatie 2.0

Het Nederlandse debat over integratie is de laatste jaren sterk geislamiseerd. De meeste moslims
voelen zich in het defensief gedrongen en vinden dat ze ten onrechte over één kam worden geschoren
met extremisten. Ze zijn het beu zich te moeten blijven verantwoorden voor wandaden van moslims
elders op de wereld.

Veel niet-moslims ervaren op hun beurt de islam meer dan in het verleden als bedreigend. Het gaat
dan niet alleen om het geweld van extremisten, maar ook om de opvattingen en uiterlijk vertoon van
conservatieve moslims die worden ervaren als een bedreiging van verworvenheden als de vrijheid van
meningsuiting en de emancipatie van vrouwen en homoseksuelen.

De polarisatie uit de 21° eeuw heeft een etnisch-religieus karakter gekregen en is niet alleen zoals in
de jaren 70 politiek gekleurd.

Radicalisering 2.0

Tegen deze achtergrond wordt ook de radicalisering van jongeren met meer zorg gevolgd. Uitingen
die vroeger misschien nog als folkloristische jeugdcultuur werden bestempeld, worden nu eerder met
argusogen bekeken. Soms met reden, maar soms ook uit onwetendheid. Een orthodoxe salafist wordt
dan bijvoorbeeld te snel als een gevaar gezien. Een extremistische moslim mag dan vaak orthodox
zijn, maar daardoor is het merendeel van de orthodoxe moslims nog niet extremistisch.

Wanneer is iemand radicaal, wanneer is hij (of zij) orthodox en wanneer hebben we te maken met een
extremist?

Het zijn vragen die gemakkelijker zijn te stellen dan te beantwoorden.

Dit rapport is opgesteld voor mensen die zich willen verdiepen in de achtergronden van radicalisering,
extremisme en, in iets mindere mate, polarisatie. Het is bedoeld voor bestuurders, professionals,
vrijwilligers en andere burgers die willen voorkomen dat jongeren zodanig radicaliseren dat ze tot
extremistische daden in staat zijn of die ongewenste vormen van polarisatie willen voorkomen. Daarbij
valtte denkenaan mensen die werkzaam zijn bij de lokale overheid, bij onderwijs- en welzijnsinstellingen,
bij vrijwilligersorganisaties en moskeeorganisaties en bij (lokale) media.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en partiipatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Hetrapportis het verslag van een verkennend onderzoek van ACB Kenniscentrum naar de theorieén en
methodieken die worden ontwikkeld om vormen van radicalisering en in mindere mate polarisatie tegen
te gaan. Vanuit de deskundigheid en de betrokkenheid van ACB bij islamitische bevolkingsgroepen,
ligt het accent in deze notitie op islamitische vormen van radicalisering, maar er is ook aandacht voor
extreemrechts.

Dat er in dit rapport geen aandacht is voor links extremisme en extremistische uitingen van dieren-
activisten, betekent niet dat we deze vormen van extremisme minder belangrijk zouden vinden. Beide
groepen hebben — zeker in Europees verband — veel (terroristische) aanslagen op hun geweten. We
hebben prioriteiten moeten kiezen en gekozen voor die extremistische groepen die op dit moment het
meest bijdragen aan polarisatie in de samenleving en dat zijn naar ons oordeel radicalere vormen van
de islam en extreemrechts.

Er wordt in dit rapport gekeken naar het landelijke en lokale beleid, in het bijzonder naar de activiteiten
die in het kader van preventie van radicalisering en polarisatie al plaatsvinden. Ook kijken we naar
ervaringen in het buitenland, naar activiteiten van moskeeén en moskeeorganisaties en naar de
praktijk in het onderwijs en het welzijnswerk. Als Noordhollandse instelling heeft ACB Kenniscentrum
hierbij bijzondere aandacht voor de provincie Noord-Holland.

Hoewel het een uitgebreid rapport is geworden, is het nog niet zo compleet als we gewild zouden
hebben. Zo besteden we veel aandacht aan radicaliserende islamitische jongeren van Marokkaanse
origine en hebben we haast geen aandacht voor radicaliserende Turkse jongeren, waarbij niet alleen
sprake kan zijn van religieuze radicalisering, maar ook van nationalistische vormen van radicalisering.
We zullen hier in een volgende update wel aandacht aan besteden.

Leeswijzer
Het rapport bestaat uit drie delen en acht hoofdstukken die afzonderlijk van elkaar zijn te lezen.
In deel | wordt nader ingegaan op definities en achtergronden.

In hoofdstuk 1 worden termen als polarisatie, radicalisering, extremisme en terrorisme nader
omschreven.

In hoofdstuk 2 wordt ingegaan op de achtergronden. Wat zijn oorzaken van radicalisering, in
welke fases verloopt een radicaliseringsproces, is radicalisering te signaleren en hoe verloopt
deradicalisering?

In hoofdstuk 3 wordt specifiek achtergrondinformatie gegeven over de islam en het rechts
extremisme. Veel aandachtis erin dit hoofdstuk voor de islam, in het bijzonder voor de verschillende
stromingen en invloedrijke denkers binnen de islam, omdat over deze religie in Nederland vaak
minder bekend is dan over de ideologische bronnen van extreemrechts.

Hoofdstuk 4 is gewijd aan de rol van de media - in het bijzonder het internet - bij processen van
polarisatie, radicalisering en extremisme.



In deel Il wordt aandacht besteed aan het beleid.

In hoofdstuk 5 wordt allereerst ingegaan op de vraag waarom er juist de laatste jaren zoveel aandacht
is voor radicalisering. Vervolgens wordt er nader ingegaan op landelijk beleid en de gemeentelijke
aanpak. Hierbij wordt ook speciale aandacht gegeven aan de scheiding van kerk en staat.

Hoofdstuk 6 is gewijd aan de rol van moskeeén. In hoeverre kunnen zij een rol spelen bij de aanpak
van radicalisering?

In hoofdstuk 7 wordt aandacht besteed aan radicalisering in onderwijs en welzijnswerk.

In deel Il (hoofdstuk 8) wordt ingegaan op de aanpak van radicalisering in drie andere landen: Frankrijk
(paragraaf 8.1. ), Marokko (8.2.) en Groot-Brittannié (8.3.)

Na deel Il volgt in hoofdstuk 10 een kort beschouwend slotwoord.

In de bijlagen tenslotte wordt een overzicht gegeven van de gebruikte literatuur en worden projecten
die ACB Kenniscentrum op het terrein van radicalisering (mede-) ontwikkeld beschreven.

Lisa Arts en Ewoud Butter

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Deell Definities en achtergronden

DEEL | DEFINITIES EN ACHTERGRONDEN

1 Een poging tot afbakening: polarisatie, radicalisering en extremisme

Het zijn termen die je dagelijks in de krant kunt lezen: polarisatie, radicalisering, extremisme en
terrorisme. In dit hoofdstuk geven we aan wat wij onder deze begrippen verstaan.

Polarisatie: gewenste en ongewenste vormen

Volgens de Van Dale betekent polarisatie “de vorming van tegenstellingen, van uitersten, van
tegengestelde polen”. Er wordt de laatste jaren een onderscheid gemaakt tussen gewenste en
ongewenste vormen van polarisatie.

Gewenste polarisatie

Niet iedere vorm van polarisatie is even ongewenst. In het maatschappelijke debat moet altijd ruimte
zijn voor tegengestelde en soms zelfs onverenigbare standpunten. Dergelijke vormen van polarisatie
kunnen bijdragen aan meningsvorming en het bespreekbaar maken van problemen. Voor groepen die
zich willen emanciperen is polarisatie een beproefde strategie om de politieke en maatschappelijke
agenda te beinvloeden. Deze vormen van polarisatie worden door het kabinet en lokale overheden
niet bedoeld wanneer zij verklaren polarisatie tegen te willen gaan.

Ongewenste polarisatie

Als ongewenste vorm van polarisatie definieert het kabinet “de verscherping van tegenstellingen
tussen groepen in de samenleving die kan resulteren in spanningen tussen deze groepen en toename
van de segregatie langs etnische en religieuze lijnen”. (Actieplan Polarisatie en Radicalisering).

In de Trendanalyse Polarisatie en Radicalisering onderscheidt het kabinet de volgende ‘lagen’ van

ongewenste polarisatie:

- een negatieve houding: bevolkingsgroepen hebben negatieve ideeén over elkaar, deels als
vooroordeel door gebrek aan kennis en contact, deels op grond van ervaringen.

- Dit kan gepaard gaan met negatieve emoties ten opzichte van (leden van) andere bevolkings-
groepen. Men ervaart ‘spanningen’ of voelt zich bedreigd.

- Tenslotte kan polarisatie zichtbaar worden door gedrag. Denk aan bekladding en bedreigingen.
Maar ook subtieler gedrag zoals vermijden, stigmatiseren, beledigen en pesten.

Volgens het kabinet kunnen processen van verwijdering en confrontatie zich op drie niveaus
afspelen:

- (boven)nationaal (media en internet),

- buurt (directe confrontatie en overlast) en

- individueel (discriminatie, gevoelens van onveiligheid en uitsluiting).

Polarisatie wordt niet alleen zichtbaar in processen van segregatie of confrontatie, maar kan ook
zichtbaar worden in het taalgebruik dat gehanteerd wordt in de klas, op de werkvloer en op websites.
Taalgebruik heeft invioed op de emoties, de houding en op het gedrag van bevolkingsgroepen, en ook
op de wijze waarop onderwerpen op de politiecke agenda komen.

Een proces van radicalisering kan worden vooraf gegaan of versterkt door vormen van ongewenste
polarisatie.



Wat is radicalisme?

In 1968 werd in Nederland de Politieke Partij Radikalen (PPR) opgericht. Het was een partij van
linkse christenen die in 1972 zelfs deelnam aan de regering (het kabinet Den Uyl). De PPR was een
afsplitsing van de Katholieke Volks Partij (KVP). De partij hield in 1989 weer op te bestaan en ging
samen met de PSP, de CPN en de EVP op in GroenLinks.

Tegenwoordig zal een politieke partij zich niet snel meer ‘radicaal’ noemen. Het begrip wordt nu vaak
op één hoop gegooid met extremisme en fundamentalisme en het wordt geassocieerd met geweld
en met angst. Om begripsverwarring te voorkomen wordt hieronder omschreven wat verstaan kan
worden onder radicalisme, radicalisering en extremisme.

1. Neiging tot ingrijpende hervormingen

Volgens de Van Dale is radicalisme niets meer of minder dan “de neiging tot diep ingrijpende
hervormingen”. In die zin was Martin Luther King een radicaal en hetzelfde geldt voor al die leiders
van emancipatiebewegingen die geweldloos hun doelstellingen wilden bereiken.

Radicaal wordt ook gebruikt voor mensen die tot het uiterste willen gaan. Pedagoog Henk Blenkers
noemde in dat verband een radicale leerling een ‘cadeau voor een leraar’. Volgens hem is het normaal
en gezond wanneer jongeren experimenteren en provoceren. Provocatie leidt tot reacties en draagt bij
aan identiteitsvorming. Hij verwees hierbij naar een pedagogische traditie die uitersten in denken en
gedrag van leerlingen niet allereerst verbindt met politiek en sociale veiligheid, maar met vragen en
luisteren naar aspecten van de identiteitsontwikkeling van leerlingen.?

2. Gevaar voor de democratische rechtsorde

In het Nederlandse antiterrorisme beleid wordt radicalisme verbonden met politiek en sociale veiligheid.
Hierbij wordt meestal een definitie van de AIVD gevolgd, die vanuit haar eigen perspectief tot de
volgende definitie van radicalisme kwam:

“Het (actief) nastreven en/of ondersteunen van diep ingrijpende veranderingen in de samenleving,
die een gevaar kunnen opleveren voor (het voortbestaan van) de democratische rechtsorde (doel),
eventueel met het hanteren van ondemocratische methodes (middel), die afbreuk kunnen doen aan
het functioneren van de democratische rechtsorde (effect).” 3

Hans Moors en Menno Jacobs plaatsen een aantal kanttekeningen bij deze definitie van de AIVD.* Zo
is het volgens hen onjuist radicalisme per definitie te verbinden met bedreiging van of risico’s voor de
veiligheid. Dit leidt volgens hen tot een discours waarin vijandbeelden zijn ingebakken.

Wat is radicalisering?

Radicalisering is het proces van toenemend radicalisme bij een persoon. Het gaat om een complex
proces, waarin een persoon gefaseerd een compromisloze levenswijze ontwikkelt en waarin radicale
gedachtes over verandering en hervorming vorm krijgen. Men construeert op die manier een nieuwe
identiteit en een nieuw zelfbeeld.

Idem.

Uit: Van Dawa tot jihad, De diverse dreigingen van de radicale islam tegen de democratische rechtsorde, www.aivd.nl (2004).
Deze definitie gaat uit van concrete acties en aftitudes van mensen. Dit is logisch, aangezien de AIVD pas kan ingrijpen bij
actie en nog maar weinig kan ondernemen bij het vermoedelijk aanwezig zijn van bepaalde radicale gedachtes.

4 Moors en Jacobs (2009).

w N

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Deel| Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

In het antiterrorisme beleid wordt radicalisering vooral gezien als een proces waarbij de legitimiteit
van de democratische samenleving en haar regels in toenemende mate ter discussie worden gesteld
en waarbij de uiterste vorm van radicalisme (extremisme) beschouwd wordt als tegenpool van
democratie.

Wat is extremisme?

Radicalisering leidt tot extremisme wanneer de radicalisering zo veris doorgeschoten dat democratische
waarden en processen worden afgewezen en de eigen ideologie als de universeel geldende wordt
beschouwd, die eventueel met geweld aan anderen moet worden opgelegd Extremisme is dus de
laatste fase van het radicaliseringproces, waarin kan worden overgegaan op terroristische handelingen,
al dan niet met democratische middelen.

Terrorisme

Over terrorisme wordt gesproken wanneer sprake is van “het uit ideologische motieven dreigen
met, voorbereiden of plegen van op mensen gericht ernstig geweld, dan wel daden gericht op
het aanrichten van maatschappijontwrichtende zaakschade, met als doel maatschappelijke
veranderingen te bewerkstelligen, de bevolking ernstige vrees aan te jagen of politieke besluitvorming
te beinvloeden.™

5 Website NCTb: http://www.nctb.nl/onderwerpen/wat_is_terrorisme/wat_is_terrorisme.aspx.



2 Processen van radicalisering (achtergronden)®

Onvrede over de situatie kan zich ontwikkelen van een tegencultuur tot een extreme subcultuur. Er
zijn verschillende vormen van extremisme. De bekendste zijn: links extremisme, rechts extremisme,
religieus extremisme het extremisme van dierenactivisten.

2.1 Wie wordt extremist?

Er is geen blauwdruk te geven van een extremist. Radicalisering komt onder alle leeftijdsgroepen
voor, maar het meest in de leeftijdsgroep tussen 15 en 30 jaar. In het Actieplan Polarisatie en
Radicalisering 2007-20117 wordt gesteld dat de meerderheid mannelijk is, maar dat het aantal
vrouwen toeneemt. Radicalen zijn van uiteenlopende opleidingsniveaus, al wordt in de Trendanalyse
Polarisatie en Radicalisering geconstateerd dat het aantal hoger opgeleiden onder hen de laatste
jaren is toegenomen.

Onder moslimradicalen zijn vooral Marokkaanse en bekeerde autochtone jongeren sterk
vertegenwoordigd. Zij zoeken zingeving, binding, erkenning en politieke rechtvaardigheid (Buijs
c.s. 2006). De Britse geheime dienst MI5 publiceerde in 2008 een rapport waarin veel gangbare
stereotypen over islamitische extremisten ter discussie werden gesteld. Gedragswetenschappers van
de Britse geheime dienst onderzochten de dossiers van enkele honderden personen waarvan bekend
is dat zij betrokken zijn bij, of nauw verbonden zijn met, gewelddadige extremistische activiteiten,
variérend van fondsenwerving tot het plannen van zelfmoordaanslagen in Groot-Brittannié. De
resultaten waren verrassend. Zo bleek uit het onderzoek van MI5 dat de meesten van de door hen
onderzochte extremisten op religieus vlak nog beginnelingen zijn. Ze hebben weinig religieuze kennis
van de islam. Volgens MI5 zouden er zelfs duidelijke aanwijzingen zijn dat een stabiele religieuze
identiteit bescherming biedt tegen gewelddadige radicalisering.®

Rechts-extremistische jongeren zijn over het algemeen autochtoon. Zij voelen zich gefrustreerd over de
‘multiculturele’ samenleving, die in hun ogen de oorzaak is van bijvoorbeeld langdurige werkloosheid,
woningnood, of verdringen van de ‘Nederlandse’ cultuur.’

Rollen

Binnen extremistische bewegingen kunnen de radicalen verschillende rollen spelen. In de Trendanalyse
Polarisatie en Radicalisering worden de volgende rollen onderscheiden: die van sympathisanten,
vatbaren, meelopers en een harde kern met charismatische leiders.

6 Tenzij anders vermeld is deze paragraaf gebaseerd op IMES-onderzoek van Tillie en Slootman (2006),
ondersteund door literatuur en rapporten van: het ministerie van BZ, AIVD, Buijs, Demant en Hamdy (2006),
Gielen (2006), De Koning (2007) en Harchoui (2006).

Uitgave van het Ministerie van Binnenlandse Zaken en Koninkrijksrelafies.

Allochtonenweblog, 21 augustus 2008.

Dekker (2006).

O 00 N

radicaal orthodox extremist

Deel| Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

2.2 Oorzaken

Het Amsterdamse modelBij jongeren die radicaliseren ontstaat een behoefte waarin extremistische
groeperingen zouden kunnen voorzien. De gemeente Amsterdamse gebruikt daarom als basis voor
haar beleid een verklaringsmodel waarin een onderscheid wordt gemaakt tussen de voedingsbodem
voor radicalisering, ‘de vraag’ en ‘het aanbod’ (zie schema).

-:_u.rgl'itu;;l.\w‘l'ﬂg 1 I'll AANBOD

A e—
3 b

7 VOEDINGSBODEM' *

(frustratie: discriminatie, vemadering, uilsiuiting,
onfechtvaardighedd)

'.[‘-I\J.'-'rm WIS BanEcd B TR VOIIOH Degint el froces

Figuur 11°

Allereerst is er de vraag onder islamitische jongeren die invulling willen geven aan hun islamitische
identiteit en tegelijkertijd te maken hebben met een generatiekloof, een gebrekkige religieuze
infrastructuur en beperkte beheersing van het Arabisch (als brontaal van de Koran). Deze jongeren
kunnen te maken krijgen met een aanbod van jihadi’s die hun extremistische ideologie actief verspreiden
via internet, audio, cd’s, video’s en prediking. De mate waarin jongeren open staan voor dit aanbod of
er juist weerbaar tegen zijn wordt mede bepaald door de voedingsbodem. Hiertoe worden bijvoorbeeld
gerekend: discriminatie, nabijheid van internationale conflicten, geen politieke vertegenwoordiging,
dubbele standaarden en onrechtvaardigheidsgevoel.

In dit hoofdstuk gaan we vooral in op de factoren die een rol spelen bij de ‘vraag’ en bij de voedingsbodem
voor radicalisering.

10 Figuur gebruikt door de Informatiehuishouding Radicalisme van Amsterdam



Factoren die mensen gevoelig maken voor radicalisering.

Er worden in de literatuur verschillende factoren genoemd die van invioed kunnen zijn op de

gevoeligheid van mensen voor radicaliseringprocessen. Dit zijn:

Het gevoel achtergesteld of gemarginaliseerd te worden.

Teleurgesteld zijn over het leven, over de woonsituatie, het werk en de financiéle positie
waarin ze verkeren.

Kloof met de wereld(en) van volwassenen.

Slechte familiale bindingen en een gering democratisch gehalte van het milieu waarin een
jongere opgroeit.

Geen aansluiting kunnen vinden bij maatschappelijke instituties (overheid, gezin, school,
leeftijdsgenoten, kerk/moskee, vrijetijds organisaties).

Gevoelens van ervaren onrechtvaardigheid of identificatie met personen of groepen waarvan
men vindt dat ze worden achtergesteld of bedreigd. Dit soort gevoelens kunnen worden
versterkt door:

Stigmatisering en discriminatie.

Beeldvorming in de media.

Internationale (politieke) situatie."

Onvoldoende weerbaar tegen radicale invioeden; bijvoorbeeld door niet over het vermogen
te beschikken om alternatieve antwoorden te vinden op vragen van zingeving en ervaren
onrecht.

Voor moslimjongeren kan daarnaast sprake zijn van factoren die voortkomen uit de migratie
van hun ouders. De eerste generatie migranten, uit Turkije en Marokko vaak analfabeet,
blijkt soms niet bij machte hun kinderen te begeleiden in een geindustrialiseerde,
geseculierde omgeving met andere opvattingen.

Bij veel radicaliserende jongeren is er sprake van een combinatie van factoren.

De onderzoekers Buijs, Demant en Hamdy (2006)'? dichten extremisten de volgende vijf (ideologische)

kenmerken toe's:

ze voelen zich bedreigd en hebben de neiging de dreiging van de vijand uit te vergroten;
ze verwerpen de bestaande wereldorde;

ze hebben een utopisch beeld van een goede wereld;

ze hebben het idee te horen tot een uitverkoren groep mensen die de utopie kan
verwerkelijken;

en ze kunnen (zuiverend) geweld gebruiken om de doeleinden te bereiken.'

12
13

De jongeren voelen zich solidair met moslims in Tsjetsjeni&, Irak of de Palestijinse gebieden en zij voelen zich tegelijkertijd
machteloos omdat er in hun ogen infernationaal gezien niets of te weinig gebeurt om hun ‘broeders’ bij te staan. De trend is
ontstaan om te spreken over ‘het westen' en ‘dé islkam’, als twee tegenover elkaar staande beschavingen. Het westen doet in
de ogen van veel jongeren niet genoeg om de positie van de islam veilig te stellen, sterker nog, het westen draagt bij aan een
verslechterende situatie.

Buijs, Demant, & Hamdy (2006).

Daarbij staat bijvoorbeeld uniformiteit tegenover diversiteit; bevel tegenover dialoog;

onverdraagzaamheid tegenover tolerantie.

Tillie en Slootman (2006).

radicaal orthodox extremist

Deel| Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

23 De zoektocht naar status en geborgenheid (over identiteit)

De radicalisering van jongeren kan gezien worden als een wijze waarop deze jongeren de zoektocht
naar hun identiteit vormgeven. Nou is identiteit iets wat we allemaal hebben, maar wat we zelden
goed kunnen beschrijven. Op het moment dat je denkt een identiteit te kunnen beschrijven is hij
weer veranderd. Identiteit is immers geen statisch gegeven, maar een bewust menselijk maaksel dat
afhankelijk van plaats, tijd en situatie kan variéren. We kiezen zelf waarmee we ons willen identificeren:
met een land, een politieke voorkeur, een etnische groep, een voetbalclub, een religie, een dorp, een
wijk, een seksuele voorkeur, een muziekstroming etc.'> Een identiteit wordt niet alleen bepaald door
onze eigen keuzes, maar ontstaat ook in interactie met anderen in de directe omgeving (ouders,
vrienden, school) en door het beeld dat anderen hebben over tot welke groep ze je rekenen.

Nou zijn de meeste jongeren in meer of mindere mate op zoek naar hun identiteit, zeker tijdens de
‘kritieke fase in de transitie naar volwassenheid’'. Jongeren gaan in de puberteit nadenken over
existentiéle vragen als ‘wie ben ik?’, ‘wat wil ik in het leven?’, ‘waar sta ik in deze samenleving’ en
‘bestaat er een God?’

Als de basis van de ‘sense of self’ (hoe we onszelf zien en hoe anderen ons zien) sterk is, vormt zich
in deze periode een solide persoonlijkheid die gemakkelijk kan omgaan met een hybride identiteit, die
afhankelijk van plaats en tijd een andere invulling kan krijgen. Radicaliserende jongeren blijken hier
moeite mee te hebben. Zij zijn niet meer in staat verschillende identiteiten te gebruiken in verschillende
situaties. Zij gaan van een hybride naar een rigide identiteit.'”

Islamitische radicalisering

Moslimjongeren van een andere etnische afkomst dan de Nederlandse hebben soms moeite met
de verschillen die kunnen bestaan tussen de waardepatronen die ze van huis uit meekrijgen en de
waardepatronen die ze tegenkomen op school, in de media op het werk e.d. Ze kunnen door deze
ervaren verschillen het gevoel krijgen dat ze er niet echt bij horen, dat ze worden buitengesloten of
gediscrimineerd. Een groep waaraan ze een positief gevoel kunnen ontlenen, kan dan een prettig
alternatiefbieden. Ze willen ‘ergens bijhoren’ en zoeken naar aansluiting.'® Omdat zij vaak aangesproken
worden als moslim, lijkt de islam een logisch ‘bindmiddel’. ‘Religie is een zeer geschikt middel om
(sociale) groepsidentiteit aan op te hangen.’’” Door verbondenheid met de hele moslimbevolking
(umma) krijgen ze een positief, soms zelfs superieur gevoel.

15 Het is een manier om onze verbondenheid te tonen of juist om ons van de omgeving fe onderscheiden. Hoe sterker we ons
met een groep identificeren, hoe meer die groep een onderdeel wordf van ons zelfbeeld en hoe vager het onderscheid
tussen de groep en het individu wordt.

16 Gielen (2008).

17 Zo verklaarde ook Amy Jane Gielen tijdens een door ACB Kenniscenfrum en Primo Noord-Holland georganiseerde
expertmeeting op 23 juni 2009 in Purmerend.

18 Gielen (2008).

19 Tillie en Slootman (2006).



Bij de vormgeving van hun islamitische identiteit zouden de ouders een ondersteunende rol kunnen
spelen, maar volgens Trees Pels zijn ouders onvoldoende in staat hun kinderen te ondersteunen
bij vragen over de islam. Dit geldt volgens Pels vaak ook voor moskeeén. De methodes van
kennisoverdracht zijn over het algemeen top-down. ‘Het is zo’, zonder verdere argumentatie. Maar de
jongeren willen het juist precies begrijpen en vragen wel om argumentatie.?

Rechtse radicalisering

Ook bij jongeren die zich aangetrokken voelen tot rechtse ideologieén, speelt identiteit een rol. Uit een
onderzoek in Noord Holland Noord naar de aantrekkingskracht van het extreemrechtse gedachtegoed,
blijkt dat dit zich vooral ontwikkelt in kleinere steden en in dorpen, waar men zich bedreigd voelt
door ontwikkelingen in het gehele land: multiculturalisering, globalisering, islamisering, Nederland
in Europa, etc. Hoewel de meeste ouders geweld afkeuren, wordt een extreemrechts (xenofoob,
racistisch) gedachtegoed vaak gedeeld met de ouders. De meeste jongeren hebben (direct of indirect)
negatieve ervaringen met allochtonen. Deze ervaringen gaan vaak gepaard met een wantrouwen
in de politiek. De moord op Pim Fortuyn en later Theo van Gogh is voor veel jongeren hét moment
geweest waarop zij zich gaan verdiepen in het nationaalsocialisme.

Andere jongeren voelen zich gestigmatiseerd, omdat zij vanwege een bepaalde kledingstijl steeds
worden aangesproken als neonazi of ‘gabber’. Deze jongeren gaan op internet op zoek naar
gelijkgestemden en komen daarbij uit bij extreemrechtse fora of groepen. Aan deze contacten houden
jongeren een positieve sociale identiteit over, ze voelen zich thuis en kunnen zichzelf zijn. Verdere
radicalisering gebeurt vaak na daadwerkelijke toetreding tot een groep.?'

20 Trees Pels bij de boekpresentatie van het boek: Jongeren en hun islam van T. Pels e.a.,
13 november 2008 in het Comenius Lyceum in Slotervaart.
21 Gielen (2008) en Cornelisse (red) (2006).

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Deel| Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

24 De rol van gezin, migratiegeschiedenis en sociale netwerken bij Marokkaanse jongeren

Onder Nederlandse moslimradicalen zijn vooral Marokkaanse jongeren sterk oververtegenwoordigd.
Naar de oorzaken van dit verschijnsel is nog maar weinig onderzoek gedaan. Waarom zijn Marokkaanse
jongeren minder weerbaar tegen radicalisering dan andere islamitische jongeren? Komt dat door de
Marokkaanse, malikitische variant??van de islam, heeft het met de sociaaleconomische positie van de
groep te maken, met cultuur of identiteitsvorming?

Oorzaken worden soms gezocht in de pubertijd. Dit is de leeftijd waarop kinderen beginnen na
te denken over hun identiteit, zichzelf tegenkomen, allerlei vragen gaan stellen en worstelen met
taboes en schaamte. De brede context waarin de jongeren aan hun identiteit vorm geven, vooral het
gezinsverband en de effecten van de migratiegeschiedenis van een familie, krijgen vaak onvoldoende
aandacht wanneer over de oorzaken van radicalisering wordt gesproken. Toch hebben deze factoren
wel degelijk invloed.

Hieronder maken we een schets van de situatie waarin veel Marokkaanse kinderen opgroeien. Deze
schets is grof en sterk veralgemeniserend. De schets is gebaseerd op eerder onderzoek, interviews
en ervaring van de auteurs.

Marokkaanse gezinnen wonen relatief vaak in de zogenaamde ‘achterstandswijken’. De ouders in
deze gezinnen hebben meestal een laag (of geen) opleidingsniveau en een lage sociaaleconomische
status. De behuizing is meestal klein en het aantal kinderen ligt gemiddeld hoger dan bij autochtone
gezinnen.

De ouders, in het bijzonder de vaders in deze gezinnen, zijn ooit naar Nederland gekomen om hier
maatschappelijk te slagen. Dat is in hun ogen en die van hun kinderen in veel gevallen mislukt.
Hiervoor leggen ze niet alleen de schuld bij zichzelf, maar ook bij de Nederlandse samenleving.
Sommige ouders hebben gewoonweg heimwee naar Marokko, anderen idealiseren de situatie waarin
Zij daar leefden en velen zijn gefrustreerd over hun positie in Nederland. Ze vinden het (erg) moeilijk
om hun kinderen in Nederland op te voeden en hebben het gevoel dat Nederlandse instellingen hen
eerder tegenwerken dan ondersteunen. Ze begrijpen het Nederlandse schoolsysteem niet goed en
zijn vaak weinig betrokken bij de leefwereld van hun kinderen buitenshuis. Veel jongeren hebben een
moeizame relatie met hun ouders, waardoor zij oppervlakkig deelnemen aan het sociale netwerk dat
uit familieleden bestaat. Ook buiten de eigen familie zijn er weinig hechte netwerken die bescherming
kunnen bieden. Kortom; er zijn nogal wat Marokkaanse jongeren die een gebrek aan persoonlijke
(gewenste) aandacht hebben.

22 Het malikisme is €én van de vier soennitische rechtsscholen. Mdlik ion Anas (716-795) uit Medina was de belangrijkste rechtsge
leerde van de malikitische rechtsschool. Voor het malikisme zijn de Koran en soenna de voornaamste bronnen, maar wordt ook
rekening gehouden met gewoonterecht, billjkheid, algemeen belang, traditie en plaatselijke gewoonten.



Deze groep jongeren voelt zich vaak buitengesloten. Een inburgeringscursus zal ze daarbij niet
helpen. Criminoloog en hoogleraar radicalisering Frank Bovenkerk heeft hier eens over gezegd:
“Inburgeringscursussen gaan de problemen niet oplossen. Jongeren willen gelijke kansen. Je hebt je
best gedaan om Nederlander te worden maar toch vind je geen werk. Dat kan een enorme woede
veroorzaken. Dat kan criminele gedragingen veroorzaken maar ook radicalisering.” 22 Wanneer er geen
sociale netwerken zijn waarop deze jongeren kunnen terugvallen, blijft er niet veel anders over dan de
vrij losse contacten op straat met jongeren in een vergelijkbare positie of met jongeren op het internet.

Discriminatie

Een groeiend aantal moslimjongeren voelt zich niet thuis in Nederland, een land waar zij geboren zijn.
Zij voelen zich onderdeel van een minderheidsgroepering die er niet echt bij hoort in plaats van een
individu met kansen. Zij voelen zich niet onderkend in hun principes en ideeén en hebben last van
discriminatie. Dit beeld wordt bevestigd in recent onderzoek.

Zo blijkt uit de achtste rapportage van de Monitor Racisme & Extremisme, een doorlopend
wetenschappelijk onderzoek van de Universiteit Leiden en de Anne Frank Stichting, dat de ‘islamofobie’
in Nederland afgelopen jaar aanzienlijk groter is geworden. Dit betreft niet alleen het negatieve
opinieklimaat over moslims, maar ook het toegenomen geweld tegen deze gemeenschap en het meer
gedogen van tegen moslims gerichte uitingsdelicten.?

Volgens het Meldpunt Discriminatie Internet (MDI) was meer dan de helft van het aantal gemelde
discriminerende uitingen op internet in 2008 gericht tegen moslims, Marokkanen en Turken. In totaal
kwamen er 899 meldingen bij de organisatie binnen. ,,Met name nieuwsberichten waarin etniciteit
of afkomst genoemd werden, ontlokten strafbare uitingen in de reacties”, concludeert het MDI. Van
de 899 strafbare uitingen ging het o.a. om antisemitisme (213) en de belediging van moslims (204),
Marokkanen (229), Turken (91) en homo’s (62).%°

In de monitor In rapportages van de ECRI? en de ENAR? wordt over de Nederlandse situatie gesteld:
De toon van het politieke en publieke debat over integratie is de afgelopen jaren verslechterd, wat
heeft geleid tot toenemende polarisatie tussen autochtonen en allochtone Nederlanders. Moslims,
met name Turken en Marokkanen, zijn het hardst getroffen door deze ontwikkelingen. Op het internet,
maar ook op scholen blijven anti-islam uitingen en andere vormen van (cultureel) racisme toenemen.?
Het lijkt een trend dat moslims en de islam worden beschouwd als een gevaar voor de Nederlandse
samenleving.?”

Los van de vraag of deze gevoelens terecht zijn en los van de vraag wie voor deze gevoelens
verantwoordelijk is, blijft het feit dat deze gevoelens bestaan en breed gedeeld worden.

Sociaal psycholoog Katherine Stroebe is gepromoveerd op de gevolgen van discriminatie. Volgens haar
heeft discriminatie veel ingrijpendere gevolgen dan werd gedacht. Discriminatie blijkt vooral schadelijk
voor het psychische welzijn van mensen wanneer zij de discriminatie als aanhoudend en structureel
ervaren. Een ‘normale’ reactie van mensen is dat zij zich afzijdig houden van of zich zelfs terugtrekken
uit de samenleving. Stroebe baseert dit vooral op wat zij ziet gebeuren onder Marokkaanse jongeren.
“Politici als Wilders werken afzondering van Marokkanen in de hand door alleen te praten over wat zij
fout doen.?°

23 Integratie is niet de oplossing, artikel in het NRC van 25 juni 2007.

24 Donselaar en Wagenaar (2008).

25 Meldpunt Discriminatie Internet (2009)

26 Europese commissie fegen Racisme en Tolerantie

27 Europees netwerk tegen racisme

28 Overigens wordt er in de rapporten ook gesteld dat antisemitisme nog alfijd wijdverbreid is op infernet en scholen.
29 Uit: frendrapport BD Kennemerland 2003-2007.

30 http://www.nieuws.leidenuniv.nl/discriminatie-ingrijpender-dan-gedacht.jsp

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Deel| Definities en achtergronden I



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Marokkaanse jongeren hebben te kampen met de beeldvorming die in Nederland is ontstaan door
het wangedrag van hun oudere broers, vrienden en soms vaders. Ze worden geconfronteerd met een
uitermate negatief beeld dat over hen als groep bestaat en hebben hierdoor soms ook te kampen
met een negatief zelfbeeld. Ze worden daardoor vaker met wantrouwen bejegend en kunnen ook
nog eens met een achterstand op school en op de arbeidsmarkt beginnen. Als we de ‘meegenomen’
achterstand van de eerste generatie Marokkaanse migranten (anders dan Turken nagenoeg allemaal
analfabeet) in ogenschouw nemen, doet de tweede generatie het over het algemeen zelfs verrassend
goed. Ondanks deze positieve ontwikkelingen, blijft het beeld dat over de Marokkaanse gemeenschap
in Nederland domineert ronduit negatief.

Katherine Stroebe waarschuwt voor het gevaar van een vicieuze cirkel: onaangepast gedrag van kleine
groepen Marokkaanse jongeren wakkert discriminatie tegen de hele Marokkaanse bevolkingsgroep
aan, waardoor meer Marokkanen het contact met de maatschappij dreigen te verliezen.

Het bestrijden van dit soort ontwikkelingen kan volgens Stroebe door te benadrukken dat er persoonlijke
kansen liggen voor iedereen en niet over groepen te spreken. Ook is het volgens haar belangrijk dat
discriminatie beter wordt herkend, ook door de gediscrimineerde persoon zelf.*'

Positieve identificatie met islam

De voortdurende (media)aandacht voor de relatief kleine groep die problemen veroorzaakt, en het
aangesproken worden op het negatieve gedrag van anderen, werkt frustratie in de hand. Sommige
jongeren zoeken daarom andere bronnen om zich positief mee te identificeren. Daarbij vindt een deel van
hen aanknopingspunten bij de Tamazight (Berber) achtergrond, anderen zoeken hun heil in de islam.
Voor zowel ouders als kinderen reikt de islam mogelijkheden aan voor een positieve identificatie.
De islam biedt immers dagelijkse rituelen, veiligheid en de geborgenheid van een gemeenschap,
feesten en duidelijke normen en waarden. Dankzij satellietzenders, internet en andere nieuwe
media is het gemakkelijker contact te houden met de landen van herkomst en de gehele islamitische
wereld. In de media die gebruikt worden, wordt veel aandacht besteed aan de islam, de islamitische
wereldgemeenschap (umma), maar ook aan geweld tegen moslims in de hele wereld. Conflicten in
Tsjetsjenié, Irak en zeker in de Palestijnse gebieden bevestigen de perceptie dat moslims ‘altijd het
onderspit delven’ en ook dat de ‘westerse wereld er niets tegen doet’.

Terroristische aanslagen, de daaropvolgende ‘war on terror’, conflicten in het buitenland, debatten
over integratie en islam en de berichtgeving in de media, kunnen voor de jongeren extra redenen zijn
om zich te verdiepen in de islam.

Hiervoor kunnen ze niet terecht bij hun ouders die vaak een ‘culturele volksislam’ aanhangen, maar
wel op het internet, waar ze al gemakkelijk terecht kunnen komen op orthodoxe en soms uitgesproken
antiwesterse sites. Deze zoektocht naar de zuivere islam kan er toe leiden dat de positieve identificatie
met de islam wordt versterkt evenals antiwesterse sentimenten. Uit peilingen en onderzoeken onder
Marokkaanse en Turkse jongeren blijkt dat de identificatie met Nederland in de afgelopen jaren
zwakker is geworden. *2

De hierboven beschreven processen kunnen ertoe bijdragen dat jongeren steeds meer met hun rug
naar de Nederlandse samenleving gaan staan en vatbaarder worden voor radicalisering. Deze signalen
moeten daarom zeer serieus genomen worden. Ontkenning van het probleem door gemeentes,
welzijnswerk, hulpverlening, scholen en andere instanties, draagt alles behalve bij aan het voorkomen
van radicalisering.

31 Idem.
32 Rapportage minderheden 2003 : Onderwijs, arbeid en sociaal-culturele integratie
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau (SCP), 2003




2.5 Het aanbod

Op zoek naar antwoorden, naar geborgenheid en identificatie kunnen jongeren soms bij radicale
netwerken in de buurt, maar vaker bij netwerken op het internet terecht. De radicale denkbeelden
en interpretaties, die vooral op het internet goed vertegenwoordigd zijn bieden de jongeren eerder
houvast, omdat ze duidelijk zijn in hun regels en helder over wat ‘goed’ is en wat ‘ fout’ . Al surfend, en
‘knippend’ en ‘ plakkend’ geven de jongeren zo vorm aan hun overtuiging en identiteit.

In hoofdstuk 3 wordt nader ingegaan op de achtergronden van islamitisch en rechts extremisme en
worden ook enkele netwerken en stromingen behandeld. In hoofdstuk 4 wordt specifiek aandacht
besteed aan het aanbod van radicaal gedachtengoed op het internet.

2.6 Fases van radicalisering

Politicoloog Frank Buijs onderscheidde drie fases in het proces van radicalisering.

De eerste fase is die van de vertrouwensbreuk, waarin voornamelijk het beleid van de overheid zeer
wordt gewantrouwd en waarin een (vermeend) conflict ontstaat tussen de overheid enerzijds en de
groep die vatbaar is voor radicalisering anderzijds. Dat wil zeggen dat de overheid synoniem wordt
voor alles wat niet goed gaat.

De tweede fase is die van het legitimiteitsconflict. De groep die radicaliseert ontwikkelt een alternatieve
manier van besturen en een ander ideologisch en cultureel systeem.

De derde fase is de legitimiteitscrisis, waarin mensen en groepen die gelieerd zijn aan de overheid
worden bekritiseerd (‘heulen met de vijand’) en gedemoniseerd. Zelf ziet men zich in deze fase als
‘bevrijder’.

Voor radicaliserende islamitische jongeren bijvoorbeeld, wordt de islam de belangrijkste component
van hun identiteit en zij hebben het gevoel dat deze wordt bedreigd. Zij voelen deze bedreiging niet
erkend door overheid of religieus gezag. Burgerlijike machthebbers worden daarom gewantrouwd
vanwege hun bijdrage aan marginalisering van moslims en religieuze gezagsdragers worden
gewantrouwd vanwege hun berusting in deze situatie (fase 1). Als reactie hierop willen zij alleen nog
leven volgens traditionele religieuze normen en waarden. Deze vorm van leven willen zij niet alleen
voor zichzelf, maar willen zij ook opleggen aan hun omgeving (fase 2). Omdat zij hier niet snel genoeg
succes bereiken, trekken zij zich terug uit de samenleving en indien het radicale gedachtegoed zich
verder blijft ontwikkelen, beramen zij plannen hoe zij de ideale, goddelijke samenleving toch kunnen
realiseren. Geweld als middel is daarbij niet uitgesloten (fase 3).3

33 Het onderscheid tussen radicalisme en extremisme wordt ook gehanteerd door Buis et. al, schrijvers van het boek Strijders van
eigen bodem. Radicale en democratische moslims in Nederland. Het IMES onderzoek berust deels op deze literatuur.

dB

kenniscentrum
voor emancipatie en partiipatic

radicaal orthodox extremist

Deel| Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Inzichtin het proces van radicalisering - hoe wordtiemand radicaal? - biedt mogelijk aanknopingspunten
voor de preventie en de bestrijding ervan. Het ingewikkelde hierbij is dat iedere moslimjongere die
dreigt te radicaliseren of al aan het radicaliseren is, op zijn eigen manier dit proces zal ondergaan.
De één blijft hangen in de eerste fase en belandt pas na jaren in de tweede; de ander doorloopt de
eerste twee fases in een paar weken tijd en belandt praktisch gelijk in de derde; weer een ander haakt
halverwege af en zo zijn er nog vele andere scenario’s mogelijk.

2.7 Radicalisering signaleren

Wanneer is iemand zodanig aan het radicaliseren dat de directe omgeving zich zorgen moet maken?
Wanneer gaat flink puberaal gedrag over in extremistisch gedrag, of, waar ligt de grens tussen
orthodoxe religie en extremisme? Wanneer willen jongeren alleen maar provoceren en wanneer keren
ze zich echt af van de samenleving?

Deze grenzen zijn vaak moeilijk te trekken. Moet je jezelf bijvoorbeeld zorgen maken wanneer een
islamitische jongen een ‘islamitische’ baard laat staan zoals Mohammed Bouyeri, of juist wanneer
hij die baard weer afscheert zoals de daders van de aanslagen van 11 september deden? Is het
verontrustend wanneer jongeren lonsdalekleren aantrekken of zich traditioneel islamitisch kleden? Is
het gevaarlijk wanneer jongeren een poging wagen om Mein Kampf te lezen of wanneer ze werken
lezen van salafistische predikers? En, als het gevaarlijk is, wat moeten we dan doen?

Dat zijn vragen vraag waar jongerenwerkers, leerkrachten, ouders en beleidsmakers geregeld tegen
aanlopen.

Wat al eerder duidelijk werd, is dat er een breed scala bestaat aan wegen waarlangs een jongere kan
radicaliseren. Er is zowel bij extreemrechtse jongeren als bij islamitisch radicale jongeren sprake van
een enorme diversiteit aan stromingen en groeperingen, met ieder hun eigen ideologie, subcultuur en
uitingsvormen. Daarnaast kan er vaak ook nog een onderscheid gemaakt worden tussen fases van
radicalisering, die per persoon kunnen verschillen.

Verschil tussen het signaleren van moslim extremisme en andere vormen van extremisme
Radicalisering kan op verschillende niveaus worden gesignaleerd: ideologisch (opvattingen), in
presentatie (kleding, woordgebruik) en in daden (overlast, geweld, aanslagen). Dit laatste niveau is
veel gemakkelijker te signaleren en te duiden dan het ideologische niveau of het niveau van kleding
en woordgebruik.

In Nederland bestaat er een verschil tussen de wijze waarop moslimextremise en andere vormen van
extremisme worden geregistreerd. Bij links en rechts extremisme of dierenactivisme ligt het accent
vooral op het registreren van incidenten en overlast. Denk hierbij aan bekladding, bedreigen, vernieling,
brandstichting, mishandeling en doodslag. In het geval van moslim extremisme is er (in Nederland)
amper sprake van incidenten of overlast. Daarom ligt hierbij de nadruk sterker op indicatoren van het
eerste en tweede niveau.



Rapport Radar Advies

In een rapport van Radar Advies worden een zestal signalen besproken die een indicatie zouden

kunnen zijn voor de radicalisering van een persoon. Dit geldt des te sterker wanneer er sprake is van

meerdere signalen tegelijk en wanneer meerdere mensen rondom een persoon hiervan getuigen.®*

Het gaat om de volgende signalen:

- plots en hevig afstand nemen van mensen en zaken die voorheen nabij en vertrouwd waren,
nieuwe denkbeelden die niet meer passen bij de oude kring;

- devotie, waarbij het gaat om het eigen maken van de ideologie;

- vijandbeeld, de vijand is de samenleving als geheel of een specifieke groep daarbinnen; vervaging
van de scheiding tussen privé en publiek: en eigen normen opleggen aan anderen.

- uiterlijke kenmerken, maar dat dit een lastig punt is, wordt ook erkend door de schrijvers van het
rapport.

- onderlinge solidariteit tussen radicaliserende jongeren kenmerkend: er ontstaat een nieuwe groep
die zich afzet tegen de massa en die een centrale plek gaat innemen in het leven van

- die jongeren. Het kan een fysiek aanwezige groep zijn, maar ook om een virtuele groep gaan, die
verspreid over het land met elkaar in contact staat via internet.

Woordgebruik dat kan duiden op islamitische radicalisering

Het gebruik maken van specifieke religieuze termen kan duiden op een vorm van islamitische

radicalisering. Colin Mellis, voormalig beleidsadviseur van de gemeente Amsterdam vertelde op

een conferentie over radicalisering op 30 januari 2008 in Rotterdam dat voor hem niet zozeer de
afzonderlijke termen, maar wel de combinatie van termen een indicatie kan zijn voor radicalisering.

Hierbij valt te denken aan het gebruik van begrippen als:

- tawheed al-hakimiyyah (God is de enige wetgever/soevereiniteit ligt bij God) en het bestrijden van
bid’a (nieuwlichterij, iedere afwijking ten opzichte van de oorspronkelijke islamitische voorschriften/
letterlijk: alles was de godsdienst moderniseert of verandert);

- takfir (het veroordelen van degenen die van het rechte pad afwijken);

- tawhud (je moet je afkeren van afgoderij);

- walaa wal baraa (liefhebben en haten omwille van Allah; loyaliteit tonen aan de islamitische
gemeenschap en afstand nemen van de corrumperende westerse beschaving);

- het onderscheiden van echte en valse hadiths en van valse en echte geleerden;

- de (gewelddadige) jihad (o.a. tegen Amerikanen, joden en afvalligen). Deze vorm van jihad wordt
door sommigen gezien als de zesde zuil van de islam®®, naast de vijf bestaande zuilen: salat
(gebed), zakat (aalmoezen), shahada (geloofsbelijdenis), ramadan (vasten) en hadj (pelgrimstocht
naar Mekka).

Zin en onzin van indicatoren

Gemeenten, politiekorpsen, AIVD en NCTb zijn alle bezig (geweest) met het samenstellen van een
lijst van indicatoren. Het blijft echter een heikele kwestie. Omdat de wijze waarop iemand radicaliseert
per persoon kan verschillen, is het moeilijk eenduidige indicatoren vast te stellen waarmee een proces
of bepaalde fases van radicalisering te signaleren zijn.

34 VNG/Radar Advies(2006), Radicalisme Signaleren en Aanpakken. Vroegtijdige aanpak van radicaliserende jongeren, handrei
king voor gemeenten. Den Haag: SDU.
35 Zie bijvoorbeeld: http://www.refdag.nl/oud/isla/01101%isla13.html.

dB

kenniscentrum
voor emancipatie en partiipatic

radicaal orthodox extremist

Deel| Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

In de handleiding van de NCTb wordt ook vermeld dat het gebruik van indicatoren niet onomstreden
is. “Het gevaar bestaat dat het verspreiden van lijsties zonder achtergrondinformatie en een
instructie over het gebruik ertoe leidt dat de indicatoren een eigen leven gaan leiden. Dit kan leiden
tot misclassificatie en stigmatisering. Het gebruik van indicatoren moet dan ook worden ingebed in
een werkproces van het ‘onderkennen en duiden van signalen’ van radicalisering en herkennen van
voorbereidingshandelingen. Overdracht van kennis over deze processen staat dan centraal.”

De behoefte aan indicatoren is begrijpelijk, maar het gebruik heeft ook een keerzijde. Het leidt tot
veralgemenisering en stereotypen die iedere individuele nuance tekort doen. Zo schrijven Rebekah
Delsol en Rachel Neild, die werkzaam zijn bij de mensenrechtenorganisatie Open Society Justice
Initiative in Trouw van 29 mei 2009 dat etnische en religieuze stereotypen averechts werken.3 Zij
leiden tot een improductieve afstand met mensen die mogelijk je beste informatiebron zouden kunnen
zijn. Volgens Delsol en Neild zijn de ’indicatoren’ waarop de radicaliseringsbestrijders zich in Nederland
richten, vooral de uiterlijke verschijningsvormen van de conservatieve islam. Het probleem daarbij
is volgens de auteurs dat je mensen in groepen indeelt die niets met terrorismedreiging te maken
hebben. Ze noemen dat 'etnisch en religieus profileren’.

Delsol en Neild stellen dat criteria die politiediensten gebruiken om verdachten te identificeren
toegestaan zijn, zolang die criteria objectief, individueel en aan de hand van relevante statistische
gegevens aanwijzingen verschaffen over gepleegde strafbare feiten. Etnische en religieuze profielen
voldoen daar volgens Delsol en Neild niet aan.

Vrome geloofsbelijdenis van moslims wordt door het gebruik van religieuze profielen gelijkgesteld aan
de geneigdheid tot het gebruik van geweld. Hierdoor richten de ’radicaliseringsindicatoren’ zich op
een zeer brede groep moslims die zich keurig aan de Nederlandse wet houdt. Zij voelen zich in een
dergelijk systeem bedreigd door de overheid, waardoor zij minder geneigd zullen zijn om dezelfde
overheid bij te staan in de strijd tegen het terrorisme.

36 Rebekah Delsol en Rachel Neild, Maak vrome moslim niet op voorhand verdacht in Trouw, 29 mei 2009



2.8 Deradicaliseren

“Wanneer je jihadisten effectief wilt deradicaliseren moet je ze niet als religieuze fanaten of als
vijanden van de staat behandelen, maar als vervreemde jongeren die op zoek zijn naar rehabilitatie.
Dat is gebaseerd op de opvatting dat niet de ideologie aan de wortel staat van radicalisering, maar
vervreemding en uitzichtloosheid.”

Deze opvatting over deradicaliseren is niet afkomstig van een Nederlandse welzijnswerker; het is de
kerngedachte van de deradicaliseringsprogramma’s in Saoedi-Arabi€.®” De meest effectieve manier
om islamitische radicalen te deprogrammeren is door hen weer ‘binnen’ de samenleving te halen. Dat
betekent: zorg dat ze een baan, een huis en een echtgeno(o)t(e) krijgen.

The Winschoten Approach

In Nederland is nog maar weinig ervaring opgedaan met het deprogrammeren van geradicaliseerde
jongeren. Toch zijn in het Oost-Groningse Winschoten extreemrechtse jongeren met zo veel succes
gederadicaliseerd dat er in Singapore al wordt gesproken van The Winschoten approach.

Toen in 2006 bleek dat 25 procent van de Winschoter jongeren extreemrechtse sympathieén koesterde
en er een levendige aanhang ontstond van de ultrarechtse groepering Blood & Honour, werd in de
gemeente een project gestart dat zich richtte op de meelopers en nieuwkomers. Veel van hen vonden
het vooral stoer bij een groep te horen voor wie iedereen bang is. Of ze waren zelf bang. Onderzoekster
Froukje Demant in de Volkskrant van 11 juni 2009: ‘Het is goed die harde kern aan te pakken. Zo
verandert de beeldvorming bij de meelopers. Eerst vinden ze de harde kern stoer, na een tijdje verandert
het beeld in dat van een stelletje losers. En als de meelopers afhaken, verliest de harde kern zijn
aantrekkingskracht.” Projectmedewerkers gingen één op één met de jongeren in gesprek om ze uit hun
isolement te halen. Ze kregen hulp bij het vinden van een baan wanneer ze een paar maanden hun
kameraden niet meer zouden zien. Uiteindelijk stopten 15 van de 22 jongeren met hun extreemrechtse
gedrag. Vier gingen ermee door. Van drie is het niet bekend wat er met hen is gebeurd.

In Duitsland is het Zentrum fir Demokratische Kultur (een particuliere organisatie in Berlijn) bezig met een
zogenoemd ‘exit’ programma dat tot doel heeft rechtsextremisten (ook wel REX-tremisten® genoemd)
uit de scene te halen. Dit exit programma probeert via publieksvoorlichting skinheads te benaderen. Er
wordt slachtofferhulp (de zogenoemde Opfer-perspektive) geboden. Ook worden voorlichtingen gegeven
over REX en REX-scene. Het is nog niet duidelijk hoe succesvol deze methode is.

Deprogrammeren blijkt niet alleen bij radicaliserende jongeren te kunnen werken, maar ook bij
terroristen. Een antiterrorisme eenheid (ook wel Detachment 88 genoemd) uit Indonesié pretendeert
dat zij Nasir bin Abbas, die in 2002 achter de bloedige aanslagen op Bali zat (met meer dan 200
doden), binnen 10 maanden na zijn arrestatie heeft weten te deprogrammeren.“

37 http://www.nytimes.com/glogin2URI=http://www.nytimes.com/2008/11/09/magazine/09jihadis-t.html.
38 http://www.volkskrant.nl/binnenland/article 1241862.ece/Aanpak_extreem-rechts_succes_in_Winschoten.
39 Tot REX-tremisten behoren Duitse jongeren met kale koppen en bomberjacks die vreemdelingen mishandelen of vermoorden

wegens hun vreemdeling zijn; die synagogen in brand steken; een joods kerkhof met verf en hakenkruizen beschilderen; een
Turkse snackbar met verf besmeuren; die ‘Sieg Heil "brullend over straat lopen.

40 Deze aanpak is ook door andere landen, zoals Grooft Brittanni&, Australi&, Pakistan, Singapore, Saudi Arabié en de VS (op Gu
antanamo Bay!) overgenomen en toegepast. Nederland overweegt dit nog, volgens onderstaande website bij onderstaande
voetnooft.

radicaal orthodox extremist

Deel| Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Bij het deprogrammeren proberen vertrouwenspersonen, in het geval van moslimextremisten veelal
(nep) imams, contact te maken met mensen die van terrorisme of terroristische plannen worden
verdacht. Door ‘open gesprekken’ over het geloof wordt een band gesmeed, waarna wordt geprobeerd
de moslimradicaal van zijn gewelddadige overtuiging af te brengen. Er zijn echter ook risico’s; onder
medewerkers van geheime diensten circuleert een anekdote over een mislukte deprogrammeerpoging
in Egypte: de deprogrammeur radicaliseerde zelf 1*!

De Nederlandse therapeute Sjoukje Drenth Bruintjes, die tientallen gehersenspoelde sekteleden
van hun sektarische organisatie losweekte, denkt dat deze zogenaamde ‘exit-counseling’ ook bij
geradicaliseerde moslims kan werken. Haar diagnose is dat ook geradicaliseerde moslims in de ban
zijn van dwingende (psychologische) beinvloedingstechnieken. Zo herkent ze hoe moslimextremisten
met psychologische trucs worden klaar gestoomd door ze te bestoken met extremistische teksten en
gewelddadige filmpjes van aanslagen en onthoofdingen. Ook het plotseling dragen van traditionele
gewaden en een baard zijn volgens haar signalen van hersenspoeling. De verkettering van
andersdenkenden door radicale moslims, die zo ver gaat dat ‘ongelovigen’ en beledigers van de
profeet Mohammed bestreden en zelfs gedood mogen worden, maakt dat leiders hun volgelingen
weten af te schermen van elk tegengeluid.*

“Daarmee maakt je eigen identiteit plaats voor de groepsidentiteit”, aldus Drenth Bruintjes. “Dat werkt
vooral bij ‘prooien’ die hunkeren naar respect, aandacht en vriendschap. Van veel Hofstadverdachten
is bekend dat ze werkloos waren en het gevoel hadden dat de samenleving hen niet voor vol aanzag.
Drenth Bruintjes: “Een sektarische gemeenschap kan je het gevoel geven dat je er wél toe doet.”*
Volgens haar moet je met veel geduld en respect de gesprekken in gaan, zonder dwangmiddelen.
“Door niet te veel stof tot denken te hebben, spoor je de tegenpartij aan tot weerwoord. Zo kun je hem
aan het wankelen brengen,” volgens Drenth Bruintjes.

Ook de Nederlandse onderzoekers Froukje Demant, Marieke Slootman, Frank Buijs en Jean Tillie
deden onderzoek naar de deradicaliseringsprogramma’s van rechtse, linkse en islamitische radicalen.*
Zij concluderen dat deze programma’s zich moeten richten op de ideologische betrokkenheid, de
band met de radicale organisatie en de praktische levensomstandigheden van de radicale persoon.
Vrijwillige deelname is verder veel vaker succesvol dan wanneer sprake is van gedwongen deelname
aan een deradicaliseringsprogramma.

In geval van religieus geinspireerde radicalisering menen de onderzoekers dat deradicalisering soms
alleen kan slagen wanneer een religieus alternatief wordt geboden voor het radicale gedachtegoed.
Radicalen stellen zich vooral open voor mensen die zij als een geloofwaardige gesprekspartner
zien. lemand met veel kennis van de islam wordt eerder beschouwd als ‘wij’ en beschikt over een
ideologische kennis en een wijze van argumenteren die de radicaal eerder aanspreekt.

De onderzoekers adviseren om moslimgemeenschappen meer onderdeel van de Nederlandse
samenleving te laten maken, zodat ook vanuit deze religieuze groep meer tegengeluiden tegen radicale
onderdelen zullen klinken. Verder vinden zij dat er in Nederland meer ruimte moet komen om te
experimenteren met orthodoxe denkbeelden en uitlatingen. Daarnaast moeten er serieuze religieuze
alternatieven worden geboden aan radicale moslims, om hun radicale groepering te verlaten.

41 Schrooten, F., Deprogrammeren kan ook bij terrorist. Bron: http://intel.web-log.nl/intel/2006/05/deprogrammeren_.ntml.
42 Idem.
43 Idem.

44 Demant, Slootman, Buijs, Tillie (2008)



3 Achtergronden bij islamitisch en rechts radicalisme

In dit hoofdstuk geven we achtergrondinformatie over de islam en het rechts extremisme. Hierbij wordt
meer aandacht besteed aan de islam. Dit doen we omdat over deze religie in Nederland vaak minder
bekend is dan over de ideologische bronnen van extreemrechts, extreemlinks en dierenactivisten.
Verder blijkt deze religie niet alleen een inspiratiebron voor moslimextremisten, maar speelt de religie
door de islamisering van het integratiedebat ook een belangrijke rol bij processen van polarisatie en is
het een (negatieve) inspiratiebron voor extreemrechts.

Over specifiek de rol van de moskee en de imam kunt u meer lezen in hoofdstuk 6.

31 Islam en de strijd om de waarheid

Ontstaan van de islam

De Islam (al-islam) is ongeveer 1.400 jaar geleden ontstaan op het Arabische schiereiland, het huidige
Saoedi-Arabié. Daar, omstreeks het jaar 620, kreeg volgens de gelovigen de profeet Mohammed van
de engel Gabriel de opdracht van God om Gods boodschap onder de mensen te brengen.

Volgens moslims is de boodschap die Mohammed van God moest verspreiden de vervolmaking van
de eerdere Abrahamitische godsdiensten, het Jodendom en het Christendom. De islam is, volgens
hen de laatste en volmaakte versie van het monotheistisch geloof.

De islam is ontstaan in een tijd waarin nog in stamverband geleefd werd. Mohammed kreeg zijn
opdracht in Mekka, maar werd bij het verkondigen van zijn boodschap gehinderd door de verdeeldheid
en belangentegenstellingen tussen de verschillende stammen aldaar. Stamhoofden voelden zich door
hem bedreigd, waardoor hij werd gedwongen te verhuizen (al hijra) van Mekka naar Medina. Hij kon
Mekka pas jaren later (en niet zonder geweld te gebruiken) weer in. Mekka is nog altijd de heilige stad
voor moslims, omdat zij Mekka beschouwen als de plek waar de islam is ontstaan. Bij de jaarlijkse
bedevaart is de Ka’aba in Mekka eindbestemming. Het is de heiligste plaats op aarde. Volgens
moslimlegendes werd de tombe door de aartsvaders Abraham en Isma’il gebouwd op fundamenten
die Adam ooit heeft gelegd.

Vanuit Saoedi-Arabié verspreidde het geloof zich richting Noord-Afrika, (Zuid-) Europa en Azié. Net als
bij de verspreiding van andere geloven, ging dat niet zonder slag of stoot. Inmiddels is de islam een
van de grootste wereldreligies met ongeveer 1,5 miljard aanhangers. Deze bevinden zich voornamelijk
in het Midden-Oosten, Indonesié, Pakistan, Bangladesh, Afrika, China en Oost-Europa, maar door
migratie ook in West-Europa en de Verenigde Staten.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

De Koran

Ongeveer 100 jaar na de dood van Mohammed is de boodschap van Allah in de boran op schrift
gesteld. Tot die tijd werd de boodschap steeds mondeling doorgegeven. Koran betekent letterlijk
‘oplezing’. Vandaar dat het niet alleen wordt gezien als een tekst die bestudeerd moet worden, maar
vooral ook moet worden gereciteerd. Een goede imam weet niet alleen wat er in de koran staat, hij

moet het vooral ook mooi kunnen voordragen. Koranrecitatie wordt dan ook als een bijzondere vorm
van kunst gezien en wordt onderwezen in madrassa’s (=scholen).

De koran is in het Arabisch opgesteld. Voor gelovigen is dit de taal van God en Gods woord kan
niet goed vertaald worden in andere talen. Vertalingen worden beschouwd als een uitleg van de
koran en deze hebben niet de heilige status die de Arabische koran heeft. Het vroegere Arabische
schrift lijkt nog veel op dat van nu, maar heeft in de loop van de jaren wel transformaties ondergaan.
Over de exacte plek van sommige klinkers en puntjes in het schrift zijn sommige (veelal Westerse)
geleerden het nog altijd niet eens. Daardoor wordt er nog altijd (bijna 1400 jaar later) getwist over de
betekenis van sommige zinnen en teksten. Koranexegese heeft en zal altijd blijven bestaan. Anno
2008 worden er nog steeds studies losgelaten op de koran en zijn er steeds weer mensen die komen
met nieuwe inzichten, nieuwe vertalingen en nieuwe interpretaties. Denk daarbij onder meer aan de
‘vrouwvriendelijke’ interpretaties van sommige vrouwelijke onderzoekers.*

Hadith en soenna

Behalve aan de Koran wordt door veel moslims goddelijk gezag toegekend aan de hadith , de
overleveringen van de profeet Mohammed en zijn volgelingen. In de overleveringen staat beschreven
wat Mohammed (en zijn naasten) hebben gezegd en gedaan. De profeet Mohammed wordt door
moslims gezien als de perfecte mens, die in de ogen van Allah een voorbeeldig leven heeft geleid. De
levensweg van Mohammed wordt de soenna of ‘de weg’ of ‘de manier’ genoemd.

Omdat de overleveringen elkaar op sommige punten tegenspreken, is er onder moslimgeleerden altijd
discussie over authentieke en valse versies.

Shari’a

De koran en de hadith vormen de basis voor de shari’a. De shari’a is een rechtssysteem. De regels
zijn gebaseerd op religieuze bronnen, die zijn ontwikkeld en vastgelegd door moslimgeleerden.
Door generaties geleerden en hedendaagse moslimintellectuelen worden de meest uiteenlopende
interpretaties van de shari’a gegeven. Hoewel gelovige moslims volhouden dat er één shari’a is, zijn er
vele uitingsvormen. Naast dit religieuze recht kennen islamitische landen ook een nationaal, werelds
recht. Dit is vaak een afgeleide van de rechtsstelsels van de voormalige koloniale overheersers.

In elk land bestaat er een andere verdeling tussen het religieuze recht en het nationale recht. In Iran,
Saoedi-Arabié en Nigeria is het religieuze recht de voornaamste basis voor wetgeving. In de meeste
landen in Noord Afrika en het Midden Oosten werken beide rechtsinstituties naast elkaar. Vooral
familie- en erfrechtzaken worden behandeld op basis van de shari’a. Door de verschillende uitleg van
de shari’a en de verschillende verhouding per land van de shari’a met het nationale recht, bestaat er
in islamitische landen een grote variéteit aan rechtsstelsels en rechtspraktijken.

45 Bijvoorbeeld: Amina Wadud De koran en de vrouw, herlezing van een heilige tekst vanuit een feministisch perspectief (2004)
of: http://meer.trouw.nl/nieuws-en-debat/moslima-s-zoeken-vrouwvriendelijke-uitleg-koran en Riffat Hassan, een bekende
Pakistaans-Amerikaans islamitisch theologe en mensenrechtenactiviste, in onder meer: Noordam, Van Oordt en [16r0z (1998).

46 J.M. Oftto, Sharia en nationaal recht (2006) en M. Berger, Sharia in Europa? Welke sharia? In Eutopia: 2005, nummer 11.



Zuilen
In de islam bestaan de volgende 5 zuilen, die de basis van het geloof zijn en voor moslims de
belangrijkste religieuze verplichtingen vormen

1. De shahada (geloofsbelijdenis) uitspreken maakt mensen moslim en lid van de geloofsgemeen-
schap, de umma.

2. De salat (het gebed) dient in de regel vijf keer per dag plaats te vinden. Tijdens het gebed buigen
moslims richting Mekka, om hun overgave aan God tot uiting te brengen.

3. Het principe van de zakat (aalmoes, soort belasting) is dat moslims in de umma verantwoor-
delijkheid voor elkaar dragen: rijken moeten rijkdom delen met armen.

4. Het vasten, in de maand Ramadan, is inmiddels in Nederland steeds bekender aan het worden,
door de vele Ramadanfestivals en buurt-iftars (iftar = het breken van de vastendag). In de Ramadan
wordt door moslims in de hele wereld gevast tussen zonsopgang en zonsondergang.

5. De hajjis de bedevaart naar Mekka en wordt alleen gedaan door moslims die de reis naar Mekka
kunnen betalen en fysiek in staat zijn de reis te maken. Moslims uit de hele wereld komen in witte
kleding naar Mekka voor een religieuze ervaring. Gedurende de hajj vind, ook voor thuisblijvers,
het offerfeest plaats.

Hoewel de zuilen in principe voor elke moslim verplicht zijn, blijken in de praktijk niet alle zuilen voor
iedere moslim even belangrijk.

Haram of halal

Moslims geloven in een leven na de dood, het eeuwige leven. Voordat zij dit leven kunnen betreden,
worden zij na hun dood, op de dag des oordeels, door God beoordeeld op hun daden. Belangrijk hierbij
is of zij zich aan de regels van de islam hebben gehouden. Deze regels bepalen wat haram (verboden)
en halal (toegestaan) is. Ze betreffen het dagelijkse leven van de moslims en gaan bijvoorbeeld over
zaken als het onderhouden van relaties, voeding, gezondheid en reinheid, over het praktiseren van
het geloof, man-vrouw-verhoudingen, natuur, etc. etc. De regels zijn gebaseerd op de tekst in de
koran en de soenna. Deze teksten worden soms verschillend geinterpreteerd of sluiten niet aan bij het
leven in een moderne, technologische omgeving. In zo’n geval kan een kwestie worden voorgelegd
aan een raad van geleerden. Dan volgt er een uitspraak. Van belang is wie de uitspraak doet en vooral
door wie hij (het zijn altijd mannen) als een gezaghebbende geleerde erkend wordt. De islam kent
niet zoals de katholieke kerk een hiérarchische structuur met een paus als belangrijkste leermeester.
ledere stroming heeft zijn eigen geleerden.

Stromingen

De islam heeft afhankelijk van plaats en tijd een andere invulling gekregen. Zo verschilt de islam
in Marokko op diverse onderdelen van de islam in bijvoorbeeld Indonesié, Suriname of Frankrijk.
Uiteenlopende culturele achtergronden, de lokale geschiedenis en sociaaleconomische situatie
hebben invioed gehad op de ontwikkeling van de islam.* Eén islam bestaat daarom niet. Radicale
of fundamentalistische moslims, maar ook sommige westerse islamkenners vinden dat er maar één
zuivere islam is, en zij doelen dan op de islam zoals deze in de begintijd werd beleden.

47 Waardenburg (2000).

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

N
N

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Er bestaan binnen de islam een aantal hoofdstromingen. Het onderscheid tussen de twee belangrijkste
stromingen, het soennisme en het shi’isme ontstond naar aanleiding van de opvolging van profeet
Mohammed. Shi'ieten menen dat er een bloedlijn moet zijn tussen de opvolger en de profeet, terwijl
dit voor soennieten niet noodzakelijk is.

De profeet had, ondanks negen vrouwen, geen mannelijke afstammeling; zijn enige zoon was jong
overleden. Wel was zijn neef Ali kandidaat. Maar de meerderheid verkoos Mohammeds vriend Abu
Bakr als opvolger en niet zijn neef Ali. Uiteindelijk werd Ali toch de vierde kalief, maar hij werd in 661
vermoord evenals later zijn zoon Hussein. Na een kleine dertig jaar resulteerde dit tot het ontstaan van
twee hoofdstromingen: het shi’isme en het soennisme.

De overgrote meerderheid (ca. 85%) van de moslims is soenniet. Voor hen is het belangrijk het leven
van Mohammed zo getrouw mogelijk te volgen. Hierdoor zijn de Hadith, die de leefgewoonten van
Mohammed beschrijven, erg belangrijk voor soennieten. Het soennisme heeft weer vele substromingen
en kent vier rechtsscholen, de hanafitische, malikitische, hanbalitische en sjafiitische.

De shi’ieten, die belang hechten aan de bloedlijn met de profeet, volgen Ali, Mohammeds neef. Ook
binnen het shiisme bestaan rechtsscholen, zoals de Jafari, en substromingen zoals de liberale,
humanistische alevieten, de Isma’ilieten of Zeveners (die in de terugkeer van de zevende Imam
geloven) of de Twaalvers, die geloven dat er twaalf imams met groot gezag zijn geweest. De twaalfde
imam, de Mahdi (verlosser), zou mysterieus zijn verdwenen en de twaalvers hopen nog altijd op zijn
terugkeer.

Verder zijn er de khawarij die zich onderscheiden van zowel soennisme als shi'isme door de nadruk
die zij leggen op daden in plaats van dogma’s. Zij moeten weinig hebben van rituelen en verzetten zich
tegen corrupt leiderschap. Tot de substromingen behoren de liberale Mu’tazilieten en de Ibadieten (de
staatsgodsdienst van Oman en sommige berbergroepen in Algerije en Tunesié).

Het soefisme is een mystieke, spirituele beweging die binnen zowel soennisme als shi'isme
voorkomt. Het hecht veel belang aan het ontwikkelen van zelfdiscipline en aan spirituele, meditatieve
oefeningen.

De Ahmadiyya beweging is als hervormingbeweging opgericht in Brits Indi€, het huidige India, Pakistan
en Bangladesh. Deze beweging meent dat de grondlegger van de beweging, Mirza Ghulam Ahmad
(1835-1908 uit Punjab) een belangrijke hervormer van de islam is geweest. Mirza Ghulam Ahmad
claimde de beloofde verlosser of Mahdi te zijn. Hij en zijn volgelingen geloven dat zijn komst was
voorspeld door Mohammed. Aanhangers van de Ahmadiyya Moslim Gemeenschap geloven dat Mirza
Ghulam Ahmad een profeet is, de leden van de Lahore Ahmadiyya Beweging geloven dit niet. In
Nederland heeft de beweging vooral aanhangers onder hindoestaanse moslims.

Andere stromingen zijn bijvoorbeeld de Druzen (uit het shi'isme voortgekomen in Libanon, Syrié€, Israél
en Jordani€) en de Koranische moslims, die alleen de Koran accepteren en de Hadith verwerpen.

Orthodoxie, fundamentalisme en islamisme

In de discussies over islamitische vormen van radicalisering vallen ook vaak de begrippen orthodoxie,
fundamentalisme en islamisme. We proberen hieronder de verschillen tussen de begrippen aan te
duiden, waarbij we onder andere gebruik hebben gemaakt van het onderscheid dat wordt gemaakt in
de publicatie Aan de hand van de imam van Hans Moors en Menno Jacobs.®

48 Moors en Jacobs (2009).



Orthodoxie betekent letterlijk ‘rechtzinnig in de leer’. Toegepast op religieuze of ideologische
overtuigingen, betekent orthodoxie volgens Moors en Jacobs dat een individu of een groep
“vasthoudt aan beginselen die vast staan, die een waarheidsclaim inhouden en die met historische
autoriteitsargumenten (tradities) zijn omkleed.(..) Orthodoxie bevat per definitie een boodschap en
het argument dat die boodschap stevig wortelt in het verleden. (..) Orthodoxie biedt een helder, direct
en enkelvoudig aangrijpingspunt voor identiteitsvorming: binding met andere mensen die allemaal
dezelfde beginselen en waarheden huldigen, in het verleden en vandaag de dag. Die binding creéert
een voldoende veilige sociale omgeving om ook kwetsbaar te kunnen zijn en niet te conformeren aan
de communis opinio.”

Orthodoxie wordt in Nederland redelijk geaccepteerd. Orthodoxen wensen bepaalde regels strikt
na te leven, maar hebben daarbij geen politiek (of maatschappelijke) doel. Het is hierdoor een iets
minder beladen begrip dan bijvoorbeeld fundamentalistisch of radicaal, ook al spoort de beleving van
orthodoxe religieuzen niet altijd met de gevestigde democratische waarden. Voor orthodoxie wordt,
onder andere door stadsdeelvoorzitter Marcouch van Slotervaart, de laatste tijd ruimte bedongen.
“Mensen moeten orthodoxie niet verwarren met extremistisch of radicaal”. Door de angst voor islam
en islamitische terreur, is de ruimte voor orthodoxie kleiner geworden, aldus Marcouch.

Fundamentalisme lijkt op orthodoxie. Elke fundamentalist is orthodox, maar niet elke orthodox gelovige
zal een fundamentalist zijn. Orthodoxie verwijst naar dogma’s en tradities, terwijl fundamentalisme
uitgaat van een vast puntin het verleden. Opvattingen die zich daarna hebben ontwikkeld en misschien
tot tradities zijn uitgegroeid, hebben geen waarde voor de fundamentalist. Een fundamentalist vat de
eigen religieuze of ideologische overtuiging op als onbeinvioedbaar. Hij of zij ontkent de (mogelijke)
betekenis die maatschappelijke ontwikkelingen kunnen hebben op de eigen ideeén. Fundamentalisme
kan leiden tot (defensieve of berustende) terugtrekking in eigen kring, maar kan zich ook (veel meer
dan orthodoxie) uiten in bekeringsdrang. Soms gebeurt dat met andere wapens dan het woord.

‘Islamisme’ of ‘politieke islam’ zijn verzameltermen voor verschillende islamitische stromingen
(soennitisch en shi’itisch) die er naar streven dat moslims terugkeren naar hun religieuze bronnen,
maar ook politieke (wereldlijke) macht verwerven. Afhankelijk van de invalshoek kunnen tot de
islamistische stromingen bewegingen worden gerekend die streven naar invoering en/of handhaving
van het islamitisch recht (shari’a), van het verwezenlijken van een panislamitische politieke eenheid en
van het bestrijden van niet-islamitische (westerse) politieke, culturele, militaire, sociale of economische
invioeden. Soms worden gematigde bewegingen die streven naar een sterke moslimidentiteit
islamistisch genoemd, denk hierbij aan de Turkse AK-partij of de Marokkaanse PJD.#¥ Vaker worden
met deze term militantere partijen en regimes bedoeld, zoals Hamas, Hezbollah, het Iraanse bewind,
(onderdelen van) de Moslim Broederschap en Al Qaida. Veel van deze bewegingen hebben hun
aanhang overigens niet alleen geworven met hun religieuze en politieke boodschap, maar ook door
het bieden van hulpverlening, onderdak, educatieve steun en juridische bijstand.

49 De Turkse AK-partijis de Adalet ve Kalkinma Partisi (Gerechtigheids- en Ontwikkelingspartij), een conservatieve partij die sinds
2002 in de Turkse regering zit. De AK-partij komt deels voort uit Milli GorUs. Hoewel vertegenwoordigers van de partij, waaronder
premier Recep Erdollan benadrukken dat de partij niet confessioneel, maar wel conservatief is, vrezen seculiere partijen dat
de AK-partij Turkije wil islamiseren.

Le Parti de la Justice et de Développement (PJD) (Partij van Rechtvaardigheid en Ontwikkeling) is een Marokkaanse conser
vatief religieuze partij, die enigszins open staat voor hervorming en moderniteit. Na de erkenning door Mohammed VI groeide
de partij in korte tijd uit fot een van de grootste van het land. Bij de laatste parlementsverkiezingen werd de islamitische Partij
voor Rechtvaardigheid en Ontwikkeling (PJD) met 47 zetels de tweede partij.

-
2
£
o
=
X
[}
X
¢}
T
o
=
b=
o
]
O
9
T
O
o

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Islamitische denkers*

Jongeren die radicaliseren vinden onder meer inspiratie bij een aantal islamitische geleerden uit de
19e en 20ste eeuw, die religieus fundamentalisme vaak combineerden met politiek activisme, meestal
gericht tegen de westerse koloniale overheersers en hun cultuur. Hun invloed is nog steeds groot. Veel
(gewelddadig) islamistische bewegingen zijn door hen opgericht of beinvlioed. We noemen hieronder
een aantal van hen.

Rashid Rida

Rashid Rida (1865-1935) verdedigde het kalifaat als islamitisch politiek systeem (panislamisme). In
iedere andere samenlevingsvorm zouden moslims volgens hem terugvallenin een staat van heidendom
en onwetendheid zoals in het tijdperk voordat de profeet Mohammed leefde (jahiliyya).

Hassan al-Banna

Hassan al-Banna (1906-1949) legde veel nadruk op het gegeven dat de islam een goddelijke
openbaring is en daarmee alle aspecten van het menselijk leven bepaalt. Hij keerde zich hiermee sterk
af van de traditionalistische en van wereldse zaken afgekeerde geloofspraktijk van dat moment. Al-
Banna stond voor het afschaffen van alle westerse invioeden, zoals die te vinden waren in wetboeken,
sociale gewoontes (kleding, groeten, werktijden, talen) en instituties (waaronder scholen) en was voor
invoering van de sharia. Hij was een anti-imperialist ten tijde van de Britse overheersing in Egypte
en was een voorstander van het concept van de islamitische staat, die van onderop moest worden
opgebouwd en als einddoel het kalifaat had. In zijn denken zijn het wahhabisme van Ibn ‘Abd al-
Wahhab (1703-1792) - die stond voor absolute theocratie en een zeer puriteinse, ‘ware’ islam - en
het salafisme leidende stromingen. Al-Banna is de grootvader van de Zwitserse islamkenner Tariq
Ramadan.

Al-Banna richtte de Moslimbroeders in Egypte op, waar later ook Sayyid Qutb (1906-1966) actief
werd. Qutb geldt als de theoreticus van het militante islamitisch activisme (politieke islam/islamisme).
Hij ging uit van het concept van de absolute en exclusieve soevereiniteit van God. Alles wat daar
niet mee strookt moest volgens hem met ‘jihad’ worden bestreden. Hij richtte zich niet zozeer op de
bevolking, maar veelmeer op de zittende macht. Qutb hanteerde het concept van takfir: hij verklaarde
islamitische (politieke) leiders tot kafirs (ongelovigen) wanneer zij zich niet aan de islamitische wetten
hielden en bijvoorbeeld de sharia niet invoerden. Deze kafirs moesten in de visie van Qutb om het
leven worden gebracht; dat was een dwingende en legitieme plicht.

Al-Mawdudi

Ook de Indiase/Pakistaanse moslimleider en stichter van de Jama’ati Islami, Al-Mawdudi (1903-1979)
is een belangrijke vormgever van de politieke islam. Maar anders dan Qutb participeerde Al-Mawdudi
wel in politieke instituties en nam hij afstand van diens militante radicalisme. Wel deelde hij met Al-
Banna en Qutb het idee van de allesomvattendheid van de islam (als ideologie), zowel voor individu
en gemeenschap, als voor staat en maatschappij. Hij beschouwde het islamitische gedachtegoed als
superieur aan wat de westerse beschaving te bieden had. Al-Mawdudi was een panislamitisch denker,
die streefde naar de islamitische staat Pakistan als onlosmakelijk onderdeel uitmaakt van de umma.

50 Deze paragraaf is onder meer gebaseerd op Peters (2005), het rapport Dynamiek in islamitisch activisme van de WRR (2006)
en de WRR-studie van Nasr Abu Zayd (2006): Reformation of Iskamic Thought: A Critical Historical Analyses.



Yusuf al-Qaradawi

Yusuf al-Qaradawi (Egypte, 9 september 1926, PHD islamstudies aan de Azhar in 1974) is een
invloedrijke islamistische geleerde en (onofficieel) theologisch leider en ideoloog van de Internationale
Moslim Broederschap. Qaradawi richt zich in meer dan 100 boeken en traktaten en door middel
van mediakanalen als Al-Jazeera niet alleen op de islamitische wereld, maar ook op de moslims en
niet-moslims in Europa. Hij kondigt regelmatig fatwa’s af over de meest uiteenlopende onderwerpen.
Qaradawi ziet de Moslim Broederschap als een universele islamistische beweging. Hij schreef in
1990 het manifest Priorities of the Islamic Movement in the Coming Phase, waarin hij de Moslim
Broederschap omschrijft als “een georganiseerd, collectief werk, ondernomen door het volk, ter
herstel van de Islam als leidinggevend voor de samenleving en tot herinstallering van het Islamitische
Kalifaat zoals verlangd door de Sharia”.

Hoewel het vooral hun opvattingen zijn die voeding geven aan de vrees dat de islam op gespannen
voet staat met mensenrechten en democratie, werden een aantal van bovenstaande personen in
de tijd en context waarin zij leefden gek genoeg beschouwd als hervormers, zelfs verlichters. Anno
2009 dienen zij als inspiratiebron voor radicaliserende jongeren. Een jongerenwerker uit Amsterdam
hierover:

“Nederland mist lokale ulama. Jongeren lezen hier boeken van onder andere Sayyid Qutb, waar
ideeén in staan die onder extreme omstandigheden zijn opgeschreven en daardoor niet te plaatsen
Zijn in de huidige context. Zo wordt de religie geimporteerd uit de geschiedenis. Daar worden de
vragen van de jongeren in het hier en nu niet mee beantwoord”.

Toch hebben verschillende hedendaagse denkers, vooral vanuit het militante activisme van Qutb
voedsel gegeven aan vormen van gewelddadig extremisme in naam van de islam. Zij zijn van grote
invloed op de ideologische ontwikkeling van radicaliserende jongeren, bijvoorbeeld op de leden van
de Hofstadgroep. Belangrijke vertegenwoordigers daarvan zijn:

Abd Allah al-Azzam (1941-1989)

Afkomstig uit Jenin op de Westelijke Jordaanoever. Hij was docent landbouw en volgde later een
shari’a-studie in Damascus. Na de Israélische bezetting van de Westelijke Jordaanoever in 1967
keerde hij terug en nam hij deel in verzetsacties. Azzam studeerde islamwetenschappen aan de
Azhar-Universiteit in Cairo en vertrok vervolgens naar Saoedi-Arabié om uitgezonden te worden als
gasthoogleraar naar Islamabad (Pakistan). Rond 1980 nam hij deel aan de jihad in Afghanistan, naast
zijn werkzaamheden als docent. Azzam is de stichter van het Dienstenbureau (maktab al-khidamat)
voor de begeleiding van de Arabische strijders die naar Afghanistan kwamen. Hij was een leermeester
van Osama bin Laden. In 1989 reed hij op een mijn in Pakistan en overleed. Azzam is auteur van
talrijke boeken over jihad.

Azzam geldt als belangrijke inspirator van extremistische groepen die de gewapende jihad voorstaan.
Hij is sterk beinvloed door Qutb en de Salafiyya Jihadiyya, de extreem-conservatieve en gewelddadige
beweging die ontstond in de context van de oorlog tegen het door de Sovjet-Unie gesteunde regime
in Afghanistan (zie ook de paragraaf over salafisme). Azzam ziet de islam als verzetsideologie gericht
tegen de externe vijanden van de islam door wie de moslimwereld in zijn optiek wordt omsingeld. Die
moeten één voor één worden aangepakt

dB

kenniscentrum
voor emancipatie en partiipatic

radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Abu Hamza al-Misri (1958)

Mustafa Kamil Mustafa, bekend als Abu Hamza al-Misri (de Egyptenaar) werd geboren te Alexandrié.
Hij kwam in 1979 naar Engeland en verkreeg de Britse nationaliteit (herroepen in 2003). Al-Misri vocht
in de vroege jaren tachtig in Afghanistan waar hij zijn handen en één oog verloor. Na terugkeer werd
hij imam en prediker van de radicale Finsbury moskee in Londen, waar hem in 2002 de deur werd
gewezen. Hij preekte buiten de poorten van de moskee verder. Al-Misri is leider van de Supporters
of Shari’a (Ansar al-Shari’a) en auteur van een aantal islamistische geschriften die door Mohammed
Bouyeri uit het Engels zijn vertaald, te vinden op www.shareeah.org (zie ook 8.3). In 2004 werd Al-
Misri op aanraden van de VS door de Britse autoriteiten gearresteerd. Hoewel bepaald geen grote
ideoloog is hij wel zeer invioedrijk.

Abu Muhammad (Asem) al-Maqdisi (1959)

Al Maqdisi is een van de invloedrijkste hedendaagse salafistische denkers. De Nederlander Joas
Wagemakers, die onderzoek doet naar de werken van Abu Muhammad al-Maqdisi, kwalificeert hem
als een purist en een jihadi salafi, die zowel een inspiratiebron is voor apolitieke salafisten als voor
jihadisten.*! Al Maqdisi ziet de huidige regimes in het Midden-Oosten als afvallig. Deze regimes kunnen
daarom bestreden worden,

Al Maqdisi werd geboren in Nablus op de Westelijke Jordaanover. Op jonge leeftijd verhuisde hij
naar Koeweit en later naar Mosul (Irak) waar hij aan de plaatselijke universiteit studeerde. Hij was
een inspirator van Abu Mus’ab al-Zarqawi, die de Iraakse afdeling van Al Qaeda in Irak leidde. Zijn
teksten waren ook populair in het Nederlandse Hofstad netwerk. Mohammed Bouyeri, de moordenaar
van Theo van Gogh, vertaalde onder het pseudoniem Abu Zubair enkele van zijn teksten. Het meest
recente boek van Maqdisi*? is onder andere opgedragen aan paus Benedictus XVI, Geert Wilders,
Kurt Westergaard en Theo van Gogh.>*

Al-Maqdisi heeft verschillende keren gevangen gezeten. Sinds 2005 zit hij vast in Jordanié. De website
van Al-Maqdisi, Tawhed.ws, bevat een grote bibliotheek aan geschriften. De Engelse tekst van zijn This
is our ‘Ageeda (geloofsleer) is te vinden op http://www.revivingislam.com/ageedah/thisisourageedah.
html

Amir Sulayman Saqr

Sagr was lid van de Egyptische Jama’a Islamiyya en vluchtte in de jaren zeventig naar Saoédi-Arabié
waar hij deelnam aan de bezetting van de Haram al-Sharif in Mekka in 1979. Na zijn gevangenschap
te hebben uitgezeten vertrok hij naar Afghanistan waar hij samenwerkte met Ayman al-Zawahiri.

Muhammad Said al-Qahtani
Saoedische godsdienstgeleerde en prediker in Mekka (zie www.islamway.com). Hij is onder meer
auteur van onder meer het veel gelezen en geciteerde boek al-Wala ‘'wa-I-Bara’a.

51 http://religionresearch.org/martijn/2009/10/02/a-purist-jihadi-salafi-the-ideology-of-abu-muhammad-al-maqgdisi/

52 He whose house is made of glass should not throw stones at others — A reading and contemplation on the books of the Old
Testament and a comparison between its message and the stories of the magnificent Qur'an werd in februari 2008 gepubli
ceerd op de website van Maqgdisi, www.tawhed.ws,.

53 http://religionresearch.org/martijn/2009/05/08/het-glazen-huis-al-maqdisi-jihadi-controverse-en-nieuwe-publicatie/



Umar Abd al-Rahman (1938)

Is een Egyptische blinde godsdienstgeleerde die banden onderhield met Egyptische radicale
islamistische organisaties. Hij zat tijdens verschillende periodes in Egyptische gevangenissen. Midden
tachtiger jaren vetrok Al-Rahman naar Afghanistan waar hij met Azzam en Zawahiri samenwerkte
in het Dienstenbureau (zie Azzam). In 1990 verhuisde hij naar de VS, waar hij in verschillende
moskeeén in New Jersey predikte. In 1996 werd hij veroordeeld tot levenslang wegens betrokkenheid
bij de aanslag in 1993 op het World Trade Centre. Al-Rahman is auteur van verschillende radicaal
islamistische geschriften.

Mohammed Abduh en Jamal al-Din al-Afghani

Een ander belangrijke groep denkers willen de islam juist ontdoen van zijn traditionalistische en
legalistische interpretatie. Zo stonden Mohammed Abduh (1849-1905) en Jamal al-Din al-Afghani
(1839-1897 ) voor vernieuwing, die vooral was gericht op het overwinnen van de onderlinge verschillen
tussen het soennisme en shilisme en tussen de vier soennitische rechtsscholen. Met een mengelmoes
van zowel authentiek islamitische als activistische elementen probeerden Abduh en Al-Afghani de
verdeeldheid en verstarring in de moslimwereld te overwinnen.

Voor Al-Afghani waren de ontwikkelingen in de islamitische wereld in de periode van de tiende tot
de viertiende eeuw essentieel, waarin bewezen werd dat de islam en rationele wetenschap prima
konden samengaan. Voor een heropleving daarvan waren ingrijpende sociale, politieke en intellectuele
veranderingen noodzakelijk. Om hier vorm aan te geven achtte Abduh het van wezenlijk belang de
islam te bevrijden van het dogma van de traditie, zoals vastgelegd in de soenna. De verschillende
hadiths waren immers pas veel later door de mens uit mondeling doorgegeven uitspraken, handelingen
en openbaringen van de Profeet opgetekend en daardoor mogelijk beinvioed door de toe heersende
opvattingen. De koran moest daarom weer in het centrum van de aandacht van de moslim komen. Abdu
pleitte vervolgens voor het inzetten van moderne kennisbronnen voor een fundamenteel onderzoek
naar de islamitische erfenis, inclusief de koran zelf. Hij was daarmee de wegbereider voor een aantal
belangrijke hedendaagse hervormers, die de contextualisering van de islam in de 215 eeuw door
middel van jjtihad verder vorm proberen te geven. Belangrijke vertegenwoordigers hiervan zijn:

Nasr (Hamid) Abu Zayd

Nasr (Hamid) Abu Zayd (Tanta, Egypte, 7 oktober 1943) is een Egyptisch hoogleraar in de islam die
woont en werkt in Nederland. Hij is gespecialiseerd in de studie van de Koran en de mystieke filosofie.
Door zijn kritiek op de logica van de shari’a kwam hij in aanvaring met conservatieve kringen in zijn
geboorteland. Hij werd bestempeld tot geloofsafvallige en moest in 1995 uitwijken.

Abu Zayd geldt als groot kenner van de verschillende islamitische stromingen en stelt zich tot doel een
theologie te ontwikkelen die moslims in staat stelt hun eigen tradities te verbinden met de moderne
wereld van vrijheid, gelijkheid, mensenrechten en democratie. Hij stelt in zijn werk de vraag centraal
of moslims hun samenlevingen kunnen moderniseren zonder hun geloof de rug toe te keren.

Op basis van kritisch onderzoek van de Koran en de hadithliteratuur komt hij onder meer tot de
conclusie dat de juridische positie van de vrouw gelijk dient te zijn aan die van de man. In 2000-2001
bekleedde Abu Zayd de Cleveringa-leerstoel aan de Universiteit Leiden. In 2004 aanvaardde hij de
Ibn Rushd-leerstoel voor humanisme en islam aan de Universiteit voor Humanistiek te Utrecht. Hij is
verder verbonden aan de Universiteit Leiden en het Wissenschaftskolleg in Berlijn.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Rachid Benzine

Het werkterrein en onderzoek van Rachid Benzine (geboren in 1971 in Kenitra, Marokko) is de
wetenschappelijke tekstanalyse van de Koran. Na zijn studie economie en politieke wetenschappen
heeft hij zijn proefschrift over de hedendaagse Koran hermeneutiek in Lyon (Frankrijk) afgerond. Hij
doceert de masteropleiding Religies en Samenleving aan het Instituut d’Etudes Politiques (Instituut
voor Politieke Wetenschappen) in Aix-en-Provence. Tevens is hij onderzoeker aan het observatoire du
Religieux in Aix-en-Provence, een onderzoeksinstituut in religieuze zaken.

Sinds de publicatie van zijn boek Les nouveaux penseurs de l'islam (de nieuwe denkers van de islam) in
2004, waarin hij islamitische intellectuelen introduceert die pleiten voor een herinterpretatie van de Koran in
het licht van de geesteswetenschappen, is er in publieke en wetenschappelijke kringen veel belangstelling
voor zijn ‘reformistische’ benadering van de Koran.

Rachid Benzine treedt veelvuldig op in diverse conferenties waar hij zijn hedendaagse lezing van de koran
verdedigt. In een debat met PJD leider Saadeddine el Otmani stelde hij: “De koran is geen supermarkt waar
men op bestelling een Koranvers kan verkrijgen”. Met andere woorden, moslims laten de Koran zeggen
wat de koran niet zegt. Benzine werd in 2008 door het Marokkaanse magazine “Telquel” uitgeroepen tot
€én van de 50 mensen die een belangrijke bijdrage zullen leveren aan het Marokko van morgen.

Mohammed Arkoun

Mohammed Arkoun (1 februari 1928, Taourirt-Mimoun, Algerije) is een van de meest invioedrijke
geleerden in de hedendaagse islamitische studies. In een carriére van meer dan 30 jaar, pleit hij
consequent voor islamitisch modernisme en humanisme. Arkoun neemt als vrijzinnig denker in al zijn
werk onverkort stelling tegen fundamentalisme. Hij vestigde zijn academische reputatie met zijn studie
naar de levensloop en de filosofie van Ibn Miskawayh. Arkoun is auteur van talrijke boeken in het
Frans, Engels en Arabisch, waaronder Rethinking Islam (Boulder, Colorado, 1994), L'immigratie: defis
et richesses (Parijs, 1998) en Contemporary Islamic Thought (Londen, 2002). Hij was verbonden
aan talloze universiteiten en bekleedde eind jaren negentig de Bijzondere Leerstoel Islam aan de
Universiteit van Amsterdam, een samenwerkingsproject van ACB Kenniscentrum (destijds nog
Amsterdams Centrum Buitenlanders) met de UVA. Arkoun is momenteel emeritus hoogleraar aan La
Sorbonne als Senior Research Fellow.

Tariq Said Ramadan

Tariqg Ramadan (Genéve, 26 augustus 1962) is een Zwitserse filosoof, islamoloog en één van de
bekendste Europese moslims. Hij is van Egyptische komaf. Ramadan promoveerde in de filosofie
aan de Universiteit van Genéve. Hij studeerde ook Arabisch en islam aan de Al-Azhar universiteit in
Cairo, was tot 2004 leraar aan het college van Saussure (Genéve) en professor islamologie aan de
universiteit van Fribourg. Onder jonge moslims in veel Europese landen is Ramadan waarschijnlijk de
meest gelezen islamitische auteur.

Ramadan onderstreept de noodzaak van een ontwikkeling van de islam in het Westen, die niet wordt
beinvlioed door conservatieve krachten uit het Midden-Oosten. Hij vindt dat moslims in westerse
landen volwaardig burgerschap moeten opeisen en zich niet langer beschouwen als vreemdelingen.
Hij roept moslims in het Westen daarom op hun geloof en hun leven als betrokken burgers met
elkaar in overeenstemming te brengen. In zijn boeken Etre musulman européen (2001) en Westerse
moslims en de toekomst van de islam (2004) werkt hij deze thema’s verder uit: hoe kan men tegelijk
een (goede) Europeaan zijn en een (goede) moslim. Hij maakt een sterk onderscheid tussen cultuur
en religie. Jonge moslims in Europese landen moeten viot integreren, zonder belemmering door
bepaalde culturele gebruiken uit hun land van herkomst. Wel moeten ze hun religie trouw blijven,
binnen de grenzen zoals de Koran die voorschrijft.



Ramadan is van mening dat er geen discrepantie bestaat tussen de voorschriften van de koran en de
hadith enerzijds en de seculiere wetten van de Europese landen anderzijds. Volgens Ramadan schrijft
de shari’a voor dat moslims in landen waar zij een minderheid vormen zich moeten houden aan de
plaatselijke wetgeving, tenzij die wetgeving moslims zou dwingen te handelen in strijd met belangrijke
principes uit de koran en de sharia. Ramadan stelt eveneens dat de shari’a in veel ‘zogenaamde’
islamitische landen - waaronder Nigeria, Saoedi-Arabié en Afghanistan onder het Talibanbewind -
door de machthebbers misbruikt wordt om de mensenrechten van moslims, met name die de rechten
van vrouwen, armen en politieke tegenstanders, in te perken.

Tarig Ramadan is omstreden. Door een scala aan journalisten, politici, intellectuelen en wetenschappers
wordt vaak beweerd dat Ramadan met twee tongen spreekt. Zo zouden zijn redevoeringen voor een
westers publiek sterk afwijken van zijn uiteenzettingen - in het Arabisch - voor een moslimpubliek.
Ramadan stelt zich in het publieke debat in Europa op als een moderne moslim, maar houdt hij er
volgens velen in werkelijkheid conservatieve of zelfs radicaal islamistische ideeén op na.>** Sommige
wetenschappers menen dat hij gebruik maakt van het van oorsprong shi’itische concept van takkiya
(‘zijn ware religieuze achtergrond verbergen). Volgens dit traditionele concept zijn moslims in een
niet-moslimomgeving gerechtigd om hun moslim-zijn te verbergen om bijvoorbeeld vervolging te
voorkomen maar ook om heimelijk de strijd tegen de ongelovigen te voeren. In het Westen wordt
takiyya vaak geassocieerd met ‘met dubbele tong praten’ of liegen. Talloze aantijgingen in die richting
zZijn en worden door Ramadan consequent en uitvoerig weerlegd.*

Abdolkarim Soroush

Abdolkarim Soroush (1945, Haj Faraj Dabbagh, Iran) is een Iranese denker, filosoof, hervormer, Rumi
geleerde en voormalig hoogleraar aan de Universiteit van Teheran. Hij is momenteel gastdocent aan
Georgetown University in Washington DC en was daarvoor verbonden aan Harvard, Princeton, Yale,
Columbia, en de Wissenschaftskolleg in Berlijn. In 2005 schaarde Time Magazine hem bij de 100
meest invloedrijke personen ter wereld en in 2008 plaatste Prospect Magazine Soroush in de tot 10
van meest invloedrijke intellectuelen.

54 Interessante publicaties zijn van Caroline Fourest (Cheér Tarig, 2004), Paul Landau (Le Sabre et le Coran, 2005) en Torben VoB
(*Muslim Europe versus Euro-Islam. Intellektuelle Integrationsmodelle fUr eine multikulturelle und erweiterte EU’, in: Eurovisionen.:

Junge Menschen schreiben Uber Europa 2006). Op het infernet wordt verder vaak verwezen naar 40 reasons why Tarig Ramadan is a re-
actionary, een artikel van de Franse marxist Yves Coleman, waarvan de Engelse versie op de website van de Alliance for Workers' Liberty
(AWL) staat: http://www.workersliberty.org/node/4004. Schrijver en wetenschapper Fouad Laroui verklaarde in een artikel, getiteld Echte
en valse hervormers in de Volkskrant van 29 augustus 2009 dat Ramadan geen hervormer maar een islamist is: http://extra.volkskrant.nl/
opinie/artikel/show/id/4006/Echte_en_valse_hervormers.

55 Zo publiceerde de Gaykrant een stuk waarin het blad Ramadans uitspraken over homoseksualiteit in het Engels en Frans
tegenover de Arabische zette. Volgens de krant bepleit Ramadan voor een westers publiek respect voor homo's, maar zou hij voor een
niet-westers publiek stellen dat homoseksueel gedrag in strijd is met de koran en een teken is van een aandoening en een stoornis. Rama-
dan ontkende deze uitspraken gedaan te hebben; de bandjes zouden verkeerd vertaald zijn en de citaten verdraaid. De gemeente Rot-
terdam, die sinds januari 2007 Ramadan in dienst had genomen als gasthoogleraar aan de Erasmus universiteit en als ‘bruggenbouwer’
tussen moslims en niet-moslims, liet de opnames uitvoerig onderzoeken en kwam in de woorden van wethouder Grashoff tot de conclusie
dat de citaten in het artikel van de Gaykrant ‘onjuist, tendentieus, onvolledig en uit de contfext gerukt’ waren. Ramadan mocht van het
gemeentebestuur aanblijven.

Lang kon Ramadan niet van deze overwinning genieten. Zijn medewerking aan de door het Iraanse regime gesteunde en gefinancierde
zender PressTV werd hem kort daarna fataal. Op PressTV presenteerde Ramadan het discussieprogramma Islam and Life, waarin wordt
ingegaan op dagelijkse uvitdagingen die moslims ontmoeten, vooral in het Westen'. Volgens het Rotterdamse college en de Erasmus
Universiteit had Ramadan door zijn werk voor PressTV zijn geloofwaardigheid als integratieadviseur en gasthoogleraar verloren. Niet alleen
omdat PressTV door het religieuze regime in Iran gesteund wordt, maar ook omdat Ramadan zich niet had uitgesproken over het bewind
tijdens de rellen rond de presidentsverkiezingen in 2009. Ramadan stelde als reactie onder meer dat het opzeggen van zijn contfract
onderdeel was van een jacht op in het oog springende intellectuele moslims en dat Rotterdam bang zou zijn voor de opkomst van Geert
Wilders. Ramadan ontkende het regime in Iran te steunen en zag zichzelf in de rol van ‘luis in de pels van de autoriteiten’ door de volle-
dige vrijheid die hij in zijn programma kreeg. Vooral zijn ontslag door de Erasmus Universiteit leidde tot verhitte discussies over academis-
che vrijheid.

dB

kenniscentrum

voor emancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Soroush ziet de koranische tekst als een open tekst die uitnodigt tot interpretatie. Omdat het menselijk
inzicht altijd tijJdgebonden en afhankelijk is van de stand van kennis, is ook religieus inzicht volgens
hem veranderbaar. Hij maakt daarbij onderscheid in waarden van de eerste en de tweede orde. Bij
waarden van de tweede orde gaat het om de details die religies van elkaar doen verschillen (zoals
kledingvoorschriften en strafpraktijken), maar die niet de essentie vormen en onder invioed van
nieuwe inzichten kunnen veranderen. Waarden van de eerste orde, zoals rechtvaardigheid, zijn echter
essentieel en voor altijd. Hun belang wordt door alle religies en door de menselijke rede gedeeld.

Vanuit dat inzicht is Abdolkarim Soroush voorstander van een constructieve betrokkenheid bij het
Westen. De westerse wetenschappelijke voorsprong biedt volgens hem veel inspiratie, vooral ook
ten aanzien van de filosofie en de sociale wetenschappen, waar het Westen overigens allerminst het
eigendomsrecht op heeft.

Soroush’s belangrijkste bijdrage aan de islamitische filosofie is dat hij onderscheid maakt tussen de
door God geopenbaarde religie en de interpretatie van religie of religieuze kennis die gebaseerd is
op sociaalhistorische factoren. Met het eerste doelt hij op de essentie van religie, buiten het menselijk
bereik, eeuwig en goddelijk. Religieuze kennis is daarentegen een weliswaar oprechte en authentieke,
maar eindige en beperkte vorm van menselijke kennis.

Soroush hecht aan het begrip religieuze democratie. Hij doelt daarmee op de rol die de godsdienst
kan spelen in het publieke debat in een samenleving die bevolkt wordt door religieuze mensen. De
tint en de kleur van een democratie verandert door de specifieke kenmerken van een samenleving.
Seculiere democratie is volgens Soroush daarom prima verenigbaar met het omarmen van het geloof.
Het wordt pas problematisch als een bepaald geloof wordt opgelegd of ongeloof wordt gestraft.

Salafisme

‘Jullie denken dat het salafisme een gevaarlijke stroming is, maar om te beginnen is het geen stroming’,
betoogt Abdel. ‘Het salafisme is de ware islam. Wat salafisten in Nederland doen, is een zoektocht
ondernemen naar de zuivere islam, ontdaan van allerlei culturele toevoegingen. En Abdel Maoula: ‘Wij
wensen kufar (ongelovigen) niet de dood, maar de islam toe.’” ¢

Vooral sinds de moord op Theo van Gogh wordt er over salafisten gesproken wanneer het gaat over
islamisme, radicalisering en terreur door moslims. Salafisme is een beladen term geworden. Veel
islamitische terroristen van de laatste jaren hadden een salafistische achtergrond, toch zijn daarmee
lang niet alle salafisten (potentiéle) terroristen. En die suggestie wordt wel vaak gewekt. Salafisten
worden in de media, maar ook vaak in publicaties van de overheid ten onrechte afgebeeld als een
homogene groep die tegen iedere vorm van integratie is en zich gewelddadig tegen het westen
verzet.

Het salafisme is de verzamelnaam van soennitische bewegingen waarvoor de vrome voorouders
(salaf) als rolmodel fungeren. Met deze voorouders worden de eerste drie generaties van moslims
bedoeld: de metgezellen van Mohammed en de twee daaropvolgende generaties na hen. Hierbij wordt
verwezen naar een Hadith die wordt toegeschreven aan Mohammed: “De mensen van mijn generatie
zijn de beste, dan degenen die hen volgen, en dan degenen die de laatste zijn.” De term salafisme
(“voorgangers” of “vroege generaties”) wordt teruggevoerd naar de islamgeleerde Ibn Taymiyya die
leefde in de 13e en 14e eeuw. Hij pleitte voor een terugkeer naar de salaf om het slechte ‘functioneren’
van moslims tegen te gaan.

56 J.Groen en A. Kranenberg, Salafisme, compromisloos en rechtlijnig, maar ‘niet gevaarlijk’, in de Volkskrant van 10 mei 2006.



Bid’ah

De Soenna (het voorbeeld van de profeet Mohammed) is het centrale aspect van de salafi doctrine.
ledere handeling die in overeenstemming is met de Koran en de Soenna beschouwd kan worden als
een daad van aanbidding , terwijl iedere stap buiten de koran en de soenna betekent dat men zich
verwijdert van de gedachte over de fawheed, de eenheid van God.

Bid’ah, religieuze vernieuwingen na de tijd van Mohammed, zijn voor salafisten een groot kwaad. Zij
geloven dat activiteiten die geworteld zijn in bid’ah niet zullen leiden tot een hemelse beloning en dat
zij een gevaar vormen voor de islam. Mohammed zou volgens hen ook gewaarschuwd hebben tegen
vernieuwingen van de godsdienst: “Wie innoveert of een vernieuwer huisvest ontvangt de vloek van
Allah, Zijn engelen, en de hele mensheid.”

Voor salafi’s is de deculturalisering van de islam, het scheiden van cultuur en religie, erg belangrijk.
Bepaalde (locale) pre-islamitische culturele gebruiken, zoals een gedwongen huwelijk of de wijze
waarop Marokkanen het huwelijk vieren, worden door salafisten buiten de islam geplaatst. Ook keren
zij zich tegen ongewenste materialistische en (westers) culturele invioeden.

Nederlandse salafi’s zijn vaak jongeren van de tweede generatie die kritisch staan ten opzichte van de
religieuze praktijken van hun ouders. Voor salafi’s is het exact naleven van de voorgeschreven rituelen
van groot belang. Niet alleen in gebed, maar in elke activiteit in het dagelijkse leven. Ze hebben er dan
ook bijna een dagtaak aan om uit te vinden hoe ze de gedragsregels van 1400 jaar geleden in deze tijd
moeten interpreteren; streng letten op hun voeding (ze kijken bijvoorbeeld ook naar voedingsadditieven,
de e-nummers), water drinken in drie pauzes met de rechterhand, zich volgens strikte voorschriften
kleden en drie keer kloppen voordat ze een huis binnengaan. Ook muziek, een schilderij met de
afbeelding van een levend wezen erop, of spullen die verkregen zijn door criminele activiteiten zijn
verboden. Gevaarlijk, maar niet verboden zijn: televisie, internet, kranten (‘alleen raadplegen als je die
echt nodig hebt’) en tijdschriften.

Stromingen

Salafisten verwerpen westerse concepten als de westerse economie, grondwetten en politieke partijen,
maar maken tegelijkertijd wel veel gebruik van moderne, westerse communicatiemiddelen als internet.
Islamitische concepten als dawa en shari’a zijn voor hen belangrijker dan een islamitische politieke
partij of staat. Toch is de mate waarin ze zich met het wereldse leven en vooral politiek bezig houden
tussen salafistische stromingen een onderscheidend twistpunt. Een ander, belangrijk verschil tussen
de verschillende salafistische stromingen is hoe er gedacht wordt over de gewelddadige jihad.

Er worden binnen het salafisme twee hoofdstromingen onderscheiden: de Salafiyya limiyya die geweld
afwijzen en de Salafiyya Jihadiyya die de mondiale jihad propageren tegen zowel het Westen als
Arabische regeringen.

57 http://en.wikipedia.org/wiki/Bidah; gebaseerd op Sahih Bukhari, boek 12 van Muhammad ibn Ismail al-Bukhari (810-870), de
bekendste verzamelaar van Hadith

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

w
~N

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Binnende vreedzame Salafiyya limiyya, ook wel de selefies, zijn weer twee stromingen te onderscheiden:
er is een stroming die zich uitsluitend bezighoudt met religie en een stroming die zich ook met politiek
inlaat. De eerste apolitieke groep wordt ook de salafi dawa genoemd. Tot deze groep behoren in
Nederland de volgelingen van de Rotterdammer Mohamed Khaled en de Tilburgse imam Bouchta: zij
wijzen iedere bemoeienis met de politiek af. Imams sjeik Fawaz van de Haagse moskee as-Soennah,
Mahmoud el Shershaby van moskee al-Tawheed in Amsterdam en Ahmed Salaam uit Tilburg behoren
tot de stroming die zich wel met politiek bemoeit. Ook moskee al-Fourgaan uit Eindhoven wordt tot
deze stroming gerekend. Zij vinden dat ze moeten opkomen voor moslims en reageren op de politieke
actualiteit (zoals op de website al-Yageen van de as- Soennah moskee).*®

Jihadisten

Van al de genoemde stromingen zijn het vooral de Salafiyya Jihadiyya die als extremist zijn te
typeren. Zij propageren de mondiale jihad tegen zowel het Westen als Arabische regeringen. Deze
groepen worden ook wel de jihadisten of de takfiri genoemd. Tot deze groep behoort bijvoorbeeld
Mohammed Bouyeri, de moordenaar van Theo van Gogh, maar ook andere leden van de zogenaamde
Hofstadgroep.

Hoewel de moord op Theo van Gogh en de bedreiging van PVV-leider Wilders anders doet vermoeden,
zijn de meeste Nederlandse jihadisten niet gericht op Nederland, maar op het buitenland. Zo laat de
AIVD in de publicatie ‘Lokale jihadistische netwerken in Nederland. Veranderingen in het dreigingsbeeld
(2009)’ weten dat jongeren uit Nederland pogen deel te nemen aan een jihadtraining of de gewapende
strijd in Pakistan, Afghanistan, Somalié of andere jihadfronten. Volgens de AIVD is de dreiging van
lokale jihadistische netwerken tegen Nederland en Nederlandse belangen verminderd ten opzichte
van 2006. De AIVD benadrukt dat er daarnaast nog steeds interesse bestaat vanuit internationale
netwerken voor Nederlandse doelwitten in binnen- en buitenland.

Polderislam

De laatste jaren staat de islam steeds meer in de aandacht. Islam is onderwerp van discussie, dialoog
en debat in de media, het onderwijs, de zorg en de politiek. Het gaat over de islamitische omroepen op
radio en tv, over theologische opleidingen op hogescholen en universiteiten, over imams uit Marokko,
over homoseksualiteit en de islam, over radicalisering, over islamitische scholen, over de meiden van
halal en haram en over nog veel meer.

Opvallend vaak gaat het over dé islam, dé islamitische gemeenschap en dé moslims. Terwijl in de
praktijk elke dag opnieuw blijkt dat de ene moslim de andere niet is. Daarom gaan we in dit hoofdstuk
na hoe dé islamitische gemeenschap in Nederland er eigenlijk uitziet: hoeveel moslims zijn er in
Nederland en waar komen ze vandaan?

In Nederland wonen ongeveer 825.000 moslims.* Deze zijn veelal uit andere landen dan Nederland
afkomstig. De meeste moslims zijn via arbeidsmigratie (Turkije, Marokko, maar ook Joegoslavié,
Tunesié en Pakistan) hierheen gekomen. Een aantal moslims zijn migranten uit de voormalige
kolonién van Nederland: Suriname en Nederlands-Indié (Molukken). Dan zijn er nog vluchtelingen uit
bijvoorbeeld Somali€, Irak, Afghanistan, voormalig Joegoslavi€, Syrié, Egypte en nog meer landen.
Ook komen er volgens het CBS elk jaar ongeveer 500 Nederlanders, bekeerd tot de islam, bij.

58 J.Groen en A. Kranenberg, Salafisme, compromisloos en rechtlijnig, maar ‘niet gevaarlijk’ In: de Volkskrant van 10 mei 2006.
Lees ook: De Koning, M. (2007), De Zuivere Islam. Amsterdam: Bert Bakker
59 CBS (2009), Religie aan het begin van de 21ste eeuw. Den Haag/Heerlen: CBS



Aantal moslims in Nederland

Tot en met 2004 schatte het CBS het aantal moslims in Nederland door per herkomstgroep het aandeel
moslims te schatten op basis van extern onderzoek en het percentage moslims in het herkomstland. Op
grond daarvan werd het aantal moslims op ongeveer een miljoen geschat. In 2007 werd Nederlanders,
waaronder moslims, gevraagd wat ze er zelf van vonden. Dit gebeurde door middel van interviews en
enquétes. Hieruit bleek dat er in 2006 825.00 moslims in Nederland waren.

De meeste moslims behoren tot de groep niet-westerse allochtonen, maar dat betekent niet dat iedere
niet-westerse allochtoon ook moslim is. Ongeveer 47 procent van de niet-westerse allochtonen in
Nederland is moslim. De grootste groep islamieten in Nederland, met bijna 325 duizend personen,
wordt gevormd door mensen die afkomstig zijn uit Turkije. Daarna volgen de Marokkanen met ruim
260 duizend personen. Van de groep overige niet-westerse allochtonen vormen de Surinamers
met 34 duizend personen de grootste groep islamieten, gevolgd door de Afghanen (31 duizend) en
de Irakezen (27 duizend). Er zijn 12 duizend autochtone moslims. Tot deze laatste groep behoren
bijvoorbeeld bekeerlingen, maar ook de ‘derde generatie allochtonen’. Dit zijn de kinderen van de
tweede generatie niet-westerse allochtonen die, omdat zowel zijzelf als hun ouders in Nederland zijn
geboren, tot de autochtonen worden gerekend.

Dit getal van 825.000 moslims betekent nog niet dat er in Nederland ook 825.000 belijdende moslims
wonen. Hoewel het grootste deel zich wel met de islam identificeert, blijkt uit onderzoek onder Turken
en Marokkanen dat slecht een minderheid (33%) wekelijks de moskee bezoekt. Het lidmaatschap
van religieuze organisaties is gering (bij Turken 7%, bij Marokkanen 1%).*' Moslims die niets aan hun
geloof doen, worden de laatste jaren ook wel mino’s genoemd: moslims in name only.

Islamitische infrastructuur in Nederland

In Nederland hebben moslims in de loop der jaren een eigen religieuze infrastructuur opgebouwd.
Dat gebeurde in een periode dat Nederland net ‘ontzuild’ was. De primaire behoefte van moslims
lag bij gebedshuizen en moskeeén, waarvan de schattingen uiteenlopen tussen de 450 en 480 in
Nederland zijn.5? Er bestaat een grote variéteit in omvang en functies van moskeeén. Sommige lijken
soms op buurthuizen met vele honderden bezoekers en een heel scala aan sociaal-maatschappelijke
activiteiten, die vaak georganiseerd worden door aan de moskee gelieerde stichtingen. Andere
moskeeén zijn heel klein en hebben alleen een ruimte om te bidden. Ze zitten zonder vaste imam,
zonder vrijdagsgebed, worden gerund door vrijwilligers en hebben maar een kleine achterban van
enkele tientallen gelovigen. Meer over de rol en functies van moskeeén in hoofdstuk 6.

60 Idem

61 Shadid, W., & Koningsveld, P.S. van (2008). Islam in Nederland en Belgie. Religieuze instutionalisering in twee landen met een
gemeenschappelike voorgeschiedenis. Leuven: Peeters

62 Over het exacte aantal moskeeén bestaat geen zekerheid. Sinds de afschaffing van het kerkgenootfschappenregister in

1988 houdt de rijksoverheid geen cijfers bij van het aantal kerken of moskeeén in Nederland. Dat zou ook niet passen bij de
vrijheid van godsdienst en de scheiding van kerk en staat. Dat schreef minister Ter Horst op 6 september 2007 in antwoord
op vragen van Tweede Kamerlid Wilders (PVV). Zie: http://www.bzk.nl/actueel/nieuws--en/108312/rijksoverheid-houdt. De
Groningse onderzoeker Anand Blank, die onderzoek naar preken deed, schat dat het er 480 zijn

(zie: http://www.trouw.nl/achtergrond/deverdieping/article 1836680.ece ); op bijvoorbeeld wikipedia wordt een lijst met mos
keeén gegeven en wordt geschat dat het er 450 zijn; http://nl.wikipedia.org/wiki/Lijst_van_moskeegebouwen_in_Nederland.

radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

De meeste islamitische stromingen zijn in Nederland vertegenwoordigd en vormen via hun
koepelorganisaties een onderdeel van de twee landelijke adviesorganen: het CMO en het CGI. Het
grootste adviesorgaan is het Contactorgaan Moslims en Overheid (CMO). Hierbij zijn de volgende
koepelorganisaties aangesloten: Islamitische Stichting Nederland (ISN), Stichting Turks Islamitische
Culturele Federatie (TICF), Overkoepelende Siji'itische Vereniging (OSV), de Unie van Marokkaanse
Moslim Organisaties Nederland (UMMON), Milli Goéris Noord Nederland (MGN), Nederlandse
Islamitische Federatie (NIF), World Islamic Mission (WIM), Stichting Islamitisch Centrum Nederland
(SICN), Limburgse Islamitische Raad (LIR) en de Vereniging Imams van Nederland (VIN).

Naast het CMO is er in Nederland ook nog de Contactgroep Islam (CGl), die is voortgekomen uit de
Nederlandse Moslimraad. In het CGI zijn ahmadiyya-moslims, shi’ieten en alevieten vertegenwoordigd
en Marokkaanse moskeeén die zijn aangesloten bij de Raad van Marokkaanse Moskeeén Nederland
(niet te verwarren met de Raad van Marokkaanse Moskeeén Noord-Holland die weer gerelateerd is
aan de UMMON).

Overigens wordt niet elke moslim of moskee vertegenwoordigd door een koepel. Er zijn vele
(vaak kleinere) moskeeén in Nederland, die onafhankelijk opereren en niet aangesloten zijn bij
koepelorganisaties.

Islamitisch onderwijs

Door artikel 23 in de Grondwet is het mogelijk om islamitisch onderwijs op te richten. In Nederland zijn
43 jslamitische basisscholen, twee middelbare scholen en één universiteit.é

Moslims hebben ook een aantal eigen welzijnsorganisaties, waarvan Spior en |hsan de grootste en
bekendste zijn. Met name de Turkse gemeenschap heeft in de loop der jaren internaten opgezet,
waar jongeren tijdens hun basis- of middelbare school verblijven. Ook zijn er thuiszorgorganisaties
en ggz-instanties die zich specifieck op mensen met een moslimachtergrond richten. En er zijn vele
honderden kleine organisaties die op vrijwillige basis hulpverlening bieden.

Islamisering van het debat

Debatten over integratie gaan vaak niet meer over migranten of allochtonen, maar over moslims.
Debatten worden geislamiseerd. Martijn de Koning spreekt over ‘het proces van religionisering’ van
moslims. Het gaat samen met een groeiende kloof (in de perceptie van mensen) waarbij onderscheid
gemaakt wordt tussen Nederlanders en moslims. Volgens hem gaan moslimjongeren door dit proces
zelf ook de verschillen benadrukken.

Volgens De Koning hadden islamitische jongeren direct na de gebeurtenissen van 11 september 2001
de hoop dat de aanslag niet gepleegd zou zijn door een moslim. Tegelijkertijd hadden ze ook de angst
om aangesproken te worden op het gedrag van Osama Bin Laden, toen bleek dat het moslims betrof.
Volgens De Koning hebben jongeren in de periode na de aanslagen opeens heel concrete vragen
over islam. Hiermee komen ze naar de moskee in Gouda. “Voor velen is dit de eerste keer dat ze zich
gaan verdiepen in de islam, of in hun eigen woorden: wat nu precies de echte islam is”.

In de periode die volgt kalmeert die zoektocht niet. Want mensen als Fortuyn, Hirsi Ali en Van Gogh
blijven moslims bezig houden en de maatschappij bezig houden met moslims.*

63 http://nl.wikipedia.org/wiki/Lijst_van_instellingen_voor_islamitisch_onderwijs_in_Nederland
64 De Koning (2007)



Ouders stimuleren vaak dat jongeren zelfstandig op zoek gaan naar meer kennis over de islam.
Bovendien is ook op school zelfstandigheid het credo. Bij de zoektocht naar de islam, is begeleiding
echter vaak belangrijk. Voordat ouders (of scholen) het door hebben, komen jongeren anders (te)
snel in aanraking met zogenaamde internetgeleerden, die pretenderen de waarheid over de islam
te verspreiden, terwijl dit eigenlijk rekruteurs zijn, op zoek naar zielen voor de gewelddadige jihad.
Moskeeén kunnen een belangrijke rol vervullen in deze specifieke begeleiding. De voorwaarde is dan
wel dat er bijvoorbeeld een imam aanwezig is, die aanzien heeft onder de jongeren en die zich kan
verplaatsen in de leefwereld van de jongeren.®

Jonge Nederlandse moslims en het belang van halal en haram

Jonge moslims in Nederland zijn vaak geboren in gezinnen waarbij de ouders zijn gemigreerd uit
landen waar moslims in de meerderheid zijn. De meeste ouders komen uit Turkije en Marokko, maar
ook uit andere landen, bijvoorbeeld: Indonesié, Somalié, Irak, Syrié, Libanon, Ethiopié, Afghanistan,
Pakistan, Togo, China of Ghana. De ouders zijn migranten of vluchtelingen, die vanuit hun achtergrond
kinderen opvoeden. De kinderen zitten echter op Nederlandse scholen, krijgen Nederlandse vrienden
en ‘vernederlandsen’. Deze situatie kan verwarrend werken op de jongeren. Dit leidt tot het bekende
begrip van ‘tussen twee culturen inzitten’.

De islam kan de jongeren houvast geven. Ze willen graag een goede moslim zijn en gaan op internet
gaan ze op zoek naar antwoorden op hun vragen. Bijvoorbeeld naar wat halal of haram is.

Op internet is veel over halal en haram te vinden. Op sites, weblogs en op internetfora gaan heel
wat berichten over halal en haram. Jongeren herinneren elkaar er nog maar eens aan dat je niet
zomaar kan zeggen of iets halal of haram is, alleen omdat “de imam het zei”, of omdat “je het van
je vader weet”. Er wordt vaak specifiek naar ‘bewijs’ gevraagd als moslims een vraag stellen op een
dergelijke site of forum. En dat wordt (in alle bescheidenheid) ook vaak meegeleverd, bijvoorbeeld:
“Geclassificeerd als saheeh door al-Albaani in Saheeh al-Tirmidhi. En Allah weet het beste.” Er zijn
ook vraag-en-antwoord-sites, waar cyberimams of zogenaamde cybergeleerden antwoorden geven
aan jongeren die bijvoorbeeld vragen stellen over halal en haram. ¢¢

Opstand der gematigden
Wanneer er over moslimjongeren wordt gesproken gaat het vaak, ook in deze publicatie, over jongeren
die voor een orthodoxe of soms zelfs extremistische invullingen van de religie kiezen.

65 idem
66 Voorbeelden van vragen.
Over techniek:
- Ziin gemengde internetfora toegestaan? (man-vrouw)
- Is het gebruik van een computer haram?
Over het dagelijks leven:
- Als studenten elkaar dagelijks kussen bij het weerzien, is dat haram?
- Is ham-kaas chips haram? Is gelatine haram?
- Werken in een supermarkt, waar alcohol wordt verkocht, mag dat?
Over uiterlijk:
- Is je lange haar knippen haram?
- Is een beugel haram?
- Het epileren van snorharen (bij de vrouw) of wenkbrauwen, mag dat?
Over relaties / huweliiks / seks:
- Mag je man nog een vrouw trouwen?
- Ik heb seks gehad maar ben niet getrouwd, moet ik nu frouwen?

radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

De (hele) grote groepen jongeren die het geloof vaarwel zeggen of die voor een gematigde variant van
de islam kiezen blijven vaak buiten beschouwing. Volkskrant-journalisten Janny Groen en Annieke
Kranenberg geven in hun boek Opstand der Gematigden een schets van de ontwikkeling van de
moslims en hun weerbaarheid tegen de extremistische en fundamentalistische tendensen. Volgens
de twee journalisten heeft met name het felle islamdebat ervoor gezorgd dat er een tegenbeweging
in opkomst is. Zij signaleren een sterker wordend democratisch alternatief gericht op de Nederlandse
samenleving.

3.2 Extreemrechts

“Het rechtse radicalisme op straat en op scholen neemt toe en extreemrechts is zeker niet ongevaarlijk.”
Dat verklaarde Jaap van Donselaar in het Burgemeestersblad van 15 januari 2008. Van Donselaar
is als extreemrechtsdeskundige verbonden aan de Universiteit Leiden en de Anne Frank Stichting.
Een dag later relativeerde een andere specialist, politicoloog Meindert Fennema de uitspraken van
Van Donselaar. In het programma Goedemorgen Nederland verklaarde hij dat hij wel een toename
ziet van geweld tussen etnische groepen, maar zei hij ook dat hij geen comeback van extreemrechts
bespeurde. Het verschil in duiding tussen Fennema en Van Donselaar zat hem vooral in de definitie:
Fennema rekent tot extreemrechts de aanhangers van een nazistische of fascistische ideologie, van
Donselaar hanteert een ruimere definitie. Zo verklaarde Van Donselaar op 10 december 2008 bij de
presentatie van de achtste Monitor racisme en extremisme dat de PVV met “mitsen en maren” ook tot
extreemrechts kan worden gerekend. Van Donselaar verwees hierbij naar de positieve oriéntatie op
het eigene (nationalisme) en de scherpe afkeer van het vreemde (racisme).®” De uitspraken van Van
Donselaar leidden tot vele kritische reacties, in de eerste plaats van de PVV zelf.

Definitie

Er bestaat veel spraakverwarring over het begrip extreemrechts. Het is een containerbegrip, waar
geen eenduidige definitie voor bestaat (Homan 2006).¢ Sommigen leggen de focus op individuele
gedachten en ideeén, anderen richten zich meer op politieke partijen (Knigge, 1998).¢

In het politieke debat wordt een politieke tegenstander soms te gemakkelijk als ‘extreemrechts’ (of vice
versa als ‘extreemlinks’) betiteld. Wanneer dit niet gepaard gaat met het benoemen van criteria, zegt
een dergelijke kwalificatie vooral iets over de perceptie van degene die de kwalificatie uitdeelt.

Van Donselaar en Rodrigues splitsen rechtsextremisme op in twee elementen, namelijk de afkeer tegen
‘volksvreemd’ en ‘volksvijandig’. Volksvreemd heeft betrekking op cultuurverschillen die men ervaart
of denkt te ervaren. In het verleden golden bijvoorbeeld de joden en zigeuners als ‘volksvreemd’,
nu zijn het vooral de allochtonen of de moslims. ‘Volksvijandig’ zijn de politieke tegenstanders van
extreemrechts, zoals de linkse activisten en partijen, demonstranten en politici die maatregelen nemen
tegen extreemrechts.

67 http://www.depers.nl/binnenland/268605/Onderzoek-PVV-is-extreemrechts.html

68 Homan, M. (2006). Generatie Lonsdale. Exireem-rechtse jongeren in Nederland na Fortfuyn en van Gogh. Antwerpen,
Houtekiet.

69 Knigge, P. (1998). The ecological correlates of right-wing extremism in Western Europe. European Journal of Political Research,

34, 249-279



De Zwitserse politicoloog Urs Altermatt hanteert een engere definitie. Volgens hem bevat extreemrechts

enkele vaste bestanddelen die zich afhankelijk van land, regio en zelfs individuele politicus, wisselend

manifesteren. Hij noemt de volgende bestanddelen’®:

e Agressief nationalisme en/of etnocentrisme, dat zich uitdrukt in xenofobie en vreemde-
lingenhaat.

* Racisme, meestal gefundeerd op een biologisch getinte wereldbeschouwing, terugkerend in
etnisch/culturele discriminatie.

* Antisemitisme, dat zich vertaalt in een open of bedekte vijandelijke houding tegenover het joodse
volk alsmede in een relativering van nazi-misdaden uit het verleden.

* Autoritarisme, strevend naar een krachtige leidersfiguur en een sterke staat.

* Een anti-egalitaristische maatschappijopvatting waarbinnen een hiérarchische, ‘organische’
ordening domineert.

* Nadruk op de volksgemeenschap en de culturele homogeniteit daarvan.

* Een antipluralistische opvatting over politiek en samenleving, samenhangend met een wantrouwen
tegen de democratie.

* Een demagogische spreekstijl waarbij politieke tegenstanders verbaal worden besmeurd.

* Absolutistische aanspraken op de waarheid, die maatschappelijke tolerantie sterk bemoeilijken.

* Acceptatie van geweld als middel om sociale en politieke conflicten te beslechten.

De harde kern van extreemrechts bestaat uit organisaties die zich baseren op het nationaalsocialistisch
gedachtegoed van de nazi’s. Voorbeelden van dergelijke organisaties zijn Blood Honour, Het Actiefront
Nationaal Socialisten (ANS), Dietse Kameraden, Germaanse Jeugd in Nederland, Holland Hardcore,
Jeugd Storm Nederland, Nieuwe Nationale Eenheid, Stormfront Nederland, Viking Jeugd Nederland
en Voorpost.

Hoewel de namen van deze organisaties vaak duidelijk verwijzen naar nationaalsocialistisch
gedachtegoed, zijn veel extreemrechtse organisaties voorzichtig met openlijke referenties aan het oude
fascisme of nazisme. De leiders van deze partijen en organisaties tasten steeds de grenzen van het
toelaatbare af. Ze willen straffen van Justitie voorkomen, maar willen zich tegelijkertijd onderscheiden
van de meer gevestigde politieke stromingen. Hun tegenstanders proberen het omgekeerde te doen.
Zij trachten organisaties te ontmaskeren die ze als extreemrechts beschouwen, bijvoorbeeld door te
wijzen op de betrokkenheid van zo’n organisatie bij racistisch geweld of bij nazisme.

Enkele keren is er sprake geweest van bijeenkomsten met openlijk nazisme. Tijdens een bijeenkomst
in april 1999 werd de 110de geboortedag van Adolf Hitler herdacht en het Horst Wessellied gezongen.
Een paar maanden later werd een congres van de Nationale Volkunie (NVU) gehouden, waarbij één
van de ongeveer zestig aanwezigen door de politie werd aangehouden wegens het brengen van de
Hitlergroet. Ook namen NVU’ers deel aan herdenkingen van de sterfdag van Rudolf Hess in Duitsland
en aan de herdenkingen van de mislukte staatsgreep van Hitler in 1923.”"

Over Israél en het joodse volk wordt in extreemrechtse kringen verschillend gedacht. Terwijl de meeste
extreemrechtse partijen antisemitisch zijn, zijn er ook pro-zionistische organisaties. Zo werkten Nieuw
Rechts van Michiel Smit en delen van de Nieuwe Nationale Partij samen met de anti-islamitische
Joodse Defensie Liga.

70 NRC dossier extreemrechts (2000) http://www.nrc.nl/W2/Lab/Profiel/Extreemrechts/
71 Uit zesde monitor Racisme en Extremimsme: http://www.annefrank.org/upload/downloads/monitor2004-6.pdf

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en partiipatic

radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Wat de organisaties gemeen hebben is hun sterke afkeer van de multiculturele samenleving,
allochtonen in het algemeen en moslims in het bijzonder. Daarnaast hebben ze een grote hekel aan
links (de linkse kerk, linkse media), de gevestigde politieke partijen en aan Europa. Dit gaat gepaard
met een sterke nadruk op ‘het eigen volk’, ‘de eigen cultuur’ en ‘Nederlandse normen en waarden’.

PVV extreemrechts?

Hoewel de PVV van Geert Wilders in grote lijnen hetzelfde vindt als de meeste extreemrechtse partijen,
is het de vraag in hoeverre de partij als extreemrechts kan worden bestempeld. Volgens de definitie
van Van Donselaar en Rodrigues zou de PVV tot op zekere hoogte wel als extreemrechts beschouwd
kunnen worden, maar volgens de definitie van Altermatt zijn er te weinig gronden om de PVV als
extreemrechts aan te merken.

Volgens de eerder in deze publicatie gehanteerde definitie van extremisme (“wanneer de radicalisering
zo ver is doorgeschoten dat democratische waarden en processen worden afgewezen en de eigen
ideologie als de universeel geldende wordt beschouwd, die eventueel met geweld aan anderen moet
worden opgelegd”) is de PVV niet als extremistisch te kenschetsen.

PVV-leider Wilders heeft altijd publiekelijk altijd afstand genomen van extreemrechts. Toch is zijn
partij op extreemrechtse fora populair (hoewel neofascisten wel moeite hebben met de pro-Israel
standpunten van Wilders) en werd er in aanloop van de verkiezingen in 2006 door een PVV-medewerker
steunverklaringen verzameld op extreemrechtse websites.”? Waarschijnlijk is er door de populariteit
van de PVV weinig steun gekomen voor extreemrechtse splinters als de NVU, de Nationale Alliantie
en Nieuw Rechts.

Extreemrechtse organisaties

Tegenover afnemende belangstelling voor extreemrechtse partijen is een toenemende belangstelling
komen te staan voor losser georganiseerde extreemrechtse formaties. De AIVD schrijft in haar
jaarverslag over 2008 dat het extreemrechtse en rechts-extremistische milieu in Nederland gekenmerkt
wordt door fragmentatie en versnippering. Een ontwikkeling naar rechts-extremistisch terrorisme is
volgens de dienst niet aan de orde. Jongeren die zich in het openbaar manifesteren met rechts-
extremistische uitingen en symbolen blijven vooral een openbare ordeprobleem.

Tegenover deze relativerende woorden van de AlIVD staan de waarschuwingen van de Universiteit van
Leiden en de Anne Frankstichting in hun achtste rapportage van de Monitor Racisme & Extremisme.
Zij signaleren een toenemend extreemrechts straatactivisme en een toename van de ‘islamofobie’
in Nederland. Het gaat dan niet alleen om het negatieve opinieklimaat over moslims, maar ook over
het toegenomen geweld tegen deze gemeenschap en het meer gedogen van tegen moslims gerichte
uitingsdelicten.

Onderzoeker Van Donselaar verklaarde bij de presentatie van de monitor in december 2008 dat het aantal
neonazi’s de laatste vier jaar is vertienvoudigd. Volgens hem komt dit omdat het de laatste jaren weinig
tegenwerking van de overheid gekregen. Van Donselaar meent datde staat zich vooral op moslimextremisten
heeft gefocust en niet zozeer op het rechtsextremisme. Dat laatste kan daardoor volgens hem bloeien. Hij
vindt dat in het verleden gebleken is dat actieve bestrijding vanuit de overheid een dempende werking
heeft. Een andere verklaring ligt volgens hem in het ‘doorradicaliseren’ van extreemrechtse jongeren. In
Nederland zijn enkele duizenden jongeren extreemrechts. Die vormen een kweekvijver voor neonazi’s.
Deze hebben, volgens de Monitor Racisme en Extremisme 2008, een sterkere ideologische inslag en zijn
beter georganiseerd, bijvoorbeeld in bewegingen als Voorpost en Blood & Honour.

72 http://www.nrc.nl/binnenland/article 1759949 .ece/Extreem-rechts_hielp_partij_Wilders



In 2004 werd de aanhang van neonazistische groeperingen nog geschat op veertig personen.
Eind 2008 zouden er volgens Van Donselaar ongeveer 400 neonazi’'s actief zijn in Nederland.
De inlichtingendienst AIVD kwam in het laatste jaarrapport tot hetzelfde aantal. Dit jaar waren er
twintig extreemrechtse manifestaties, acht meer dan in 2007. En dan zijn er nog enkele duizenden
extreemrechtse jongeren, schatten de onderzoekers.”

Incidenten

In een eerdere (de zevende) rapportage van de Monitor Racisme & Extremisme (2006)"* wordt
een historische schets gegeven waaruit blijkt dat er sinds de Tweede Wereldoorlog sprake is van
racistisch en extreemrechts geweld in Nederland. Eerst nog incidenteel, maar in de jaren ‘60 neemt
het aantal antisemitische incidenten - voornamelijk bekladdingen en vernielingen - toe. Vanaf de
jaren ‘70 veranderde dit patroon in rassenrellen tussen Nederlanders en allochtonen. Extreemrechtse
partijen - waaronder de NVU - werden opgericht. Gewelddadige voorvallen zetten zich voort in de
jaren ‘80 en ‘90. In deze periode trad ook verharding op. Een groeiend protest tegen de vestiging van
asielzoekerscentra in diverse regio’s begon en enkele gewelddadige voorvallen vonden plaats.

Begin jaren ‘90 nam het antisemitisch geweld toe, dat in verband werd gebracht met de eerste
Palestijnse Intifadah. Na de terroristische aanslagen op 11 september in de VS is er sprake van een
toename van (ook gewelddadige) antimoslim uitingen, maar eveneens van een reeks incidenten in
omgekeerde richting: van allochtonen tegen autochtonen. De moord op Pim Fortuyn in 2002 werd
direct gevolgd door een groot aantal vijandige uitingen (voornamelijk bedreigingen) van racistische
aard. De vijandigheden richtten zich ook tegen linkse politieke partijen, hun vertegenwoordigers,
bewindslieden, de milieubeweging, linkse actiegroepen en de krakerscene. Met de moord op Theo van
Gogh in 2004 nam de golf van geweldplegingen opvallend toe.”> De brandstichting bij een noodgebouw
van een islamitische school in Uden is daarvan een voorbeeld. Een verdere toename van het aantal
confrontaties’® en het opvallend hoge aandeel van ‘Lonsdalejongeren’ bij deze confrontaties leidde
ertoe dat ook het Lonsdalevraagstuk in het centrum van belangstelling kwam te staan.

Volgens de laatste monitor Racisme en Extremisme is er de laatste jaren weer sprake van een afname
van extreemrechts geweld. Dat komt vooral door een afname van antisemitische uitingen; het anti-
islamitische geweld is juist toegenomen.””

Jeugdcultuur?

Het grootste deel van de jongeren die betrokken zijn bij gewelddadigheden is niet politiek actief, maar
sympathiseert wel met een aantal ideeén die extreemrechtse partijen ook hebben. “Deze jongeren
gebruiken opzettelijk symbolen die met extreemrechts geassocieerd worden, zoals het kaalscheren
van het hoofd, het brengen van de Hitlergroet en het dragen van bepaalde kledingmerken. Ze zijn
echter niet politiek georganiseerd, er is meer sprake van een ‘dynamische groep’. Gezien het gebruik
van symbolen en de veranderlijkheid van de groep lijkt het hier te gaan om een soort jeugdcultuur.””®

73 http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2008/12/de-staat-laat-t.html.

74 Donselaar, J. van & W. Wagenaar (2007), Monitor Racisme & Extremisme: Racistisch en extreemrechts geweld in 2006, Anne
Frank Stichting/Universiteit Leiden.

75 De monitor baseert haar gegevens op de volgende bronnen: Nationaal Informatie Knooppunt (NIK) van de Dienst Nationale

Recherche Informatie (DNRI) van het Korps Landelike Politiediensten (KLPD); Landelike Vereniging van Anfi Discriminatie Bu
reaus en Meldpunten (LVADB, sinds 1 januari 2007 opgegaan in de landelijke organisatie Art. 1); Antifascistische Onderzoeks
groep Kafka; informatie uit eigen onderzoek van de Anne Frank Stichting.

76 Daarbij is sprake van meer partijen, groepjes jongeren die vaak slaags raken bij scholen of in het uvitgaansleven. Voorbeeld:
“Een groep Marokkaanse jongeren belaagt een Lonsdaler in Woerden; In Uithuizen lopen de spanningen tussen allochtone
jongeren en Lonsdalers zo op dat er enkele vechtpartijen en mishandelingen plaats vinden. Een allochtoon slachtoffer van
mishandeling steekt bij een volgende confrontatie tussen de groepen iemand van de andere groep neer”; p.12 uit de ze
vende monitor.

77 http://www.annefrank.org/upload/Downloads/Monitor2008-8.pdf.

78 Schoppen definieert een jeugdcultuur als ‘jongeren die elkaar niet noodzakelijkerwijs kennen, maar die een gemeenschappe
lijk uiterlijk, stijl, muzikale voorkeur en bepaalde waarde delen die zich nadrukkelijk onderscheiden van de wereld van hun vol
wassenen.’ (uit: Schoppen, H., Het zijn onze feesten. Jeugdculturen en geweld tegen allochtonen in Nederland. Den Haag,
Ministerie van Binnenlandse Zaken, 1997).

-
2
£
o
=
X
[}
X
¢}
T
o
L
b=
o
]
O
9
T
O
o

Deel | Definities en achtergronden



radicaal orthodox extremist

Deel | Definities en achtergronden

Extreemrechtse ideeén en racistisch geweld vinden hun achtergrond in jeugdculturen als die
van de skinheads en gabbers (Kooijman, 2005).”” In de jaren '90 is er in Nederland een op de
hardcore gebaseerde gabbercultuur ontstaan. Aanvankelijk ging het daarbij om stoere jongens uit
de arbeidersklasse: Sjonnies, Leidsepleiners of vandalen die bekend stonden als relschoppers en
vechtersbazen. Later ontstond een homogene groep jongeren die elkaar ‘gabber’(vriend) noemde.
Zij droegen bomberjacks, een Australian trainingspak (aussie) en Nike Air Maxx schoenen (maxxies).
Jongens hadden kaalgeschoren hoofden en meisjes hadden het haar half weggeschoren en de rest
in strakke staarten of vlechten. Gabbers luisterden vooral naar hardcore, harde muziek met zoveel
mogelijk beats per minuut. Daarop dansen (hakkuh) gebeurde vaak met gebruik van drugs. Symbolen
als de Nederlandse vlag, het White-Powerteken en hakenkruizen werden door veel gabbers op de
kleding gedragen en er ontstonden veel gewelddadige conflicten met allochtonen. Gabbers werden
gezien als ‘lichtgeraakt en heetgebakerd’ en solidariteit met de eigen groep speelt een grote rol. De
gabbercultuur kende een hoogtepunt in 1997 en verdween daarna naar de achtergrond (ter Borgt,
1997).80

Sinds het jaar 2000 is er echter sprake van een heropleving van de gabberscene, parallel lopend
aan de opkomst van Pim Fortuyn en diens standpunten over migratie, integratie en vrijheid van
meningsuiting. Daarnaast hebben de gebeurtenissen van 11 september en de moord op Theo van
Gogh een stimulerend effect gehad (van Donselaar, 2004). Vooral het merk ‘Lonsdale’ wordt door
gabbers zo opzichtig gedragen, dat het is gaan fungeren als uiterlijk kenmerk van en benaming
voor deze jongeren. Met Lonsdale-jongeren worden volgens Donselaar echter niet alle jongeren
aangeduid die het merk dragen, maar de extreemrechtse en racistische jongeren onder hen. De AIVD
stelt vast dat van alle Lonsdale jongeren (geschat op honderdduizend in 2006) 5 % extreemrechtse
denkbeelden hebben.®' Het Landelijk Bureau ter bestrijding van Rassendiscriminatie (tegenwoordig
Artikel 1) schatte de totale groep op 50.000, waarvan 3.000 jongeren extreemrechtse gedachten
zouden hebben en 300 tot de ‘harde kern’ behoren.®? Deze harde kern wordt gevormd door jongeren
met een extreemrechtse ideologie. Om hen heen bestaat een groep meelopers en tot slot zijn er nog
de potentiéle leden.® Het overgrote deel van de jongeren lijkt slechts geinteresseerd voor hardcore en
hangt geen extreemrechtse ideologie aan. Wel zijn gevoelens van vreemdelingenhaat, nationalisme
en frustraties over de multiculturele samenleving breed gedragen binnen deze jongerencultuur.®
Uiterlijk wordt dat getoond door het dragen van hakenkruizen, White Power-tekens en rood-wit-
blauwe vlaggetjes op jassen en truien. Bovendien ontstaan er regelmatig confrontaties tussen hen en
allochtone jongeren.®

79 Kooijman, H. (2005), Een groep apart? Jongerenwerk en etniciteit. Amsterdam, NIZW Jeugd/SWP.

80 Borgt, T. ter & Hibbel, B. (1997). Wilde Jaren. Een eeuw jeugdculturen. Utrecht: Lemma BV

81 AIVD (2006). Vervolgnota: Lonsdale jongeren in Nederland.

82 Sluis, R. van der (2005). Van Vreemde Smetten Vrij¢ Een quickscan naar rechtsextremisme onder jongeren in de Zaanstreek en
wPurmerend. Zaanstreek/Waterland, Bureau Discriminatiezaken

83 Witte, R. Veenstra, M., Schram, K. & Kors, F. (2003). Interetnische Spanningen, een draaiboek.. Den Haag, SDU Uitgevers.

84 Met een jongeren- of jeugdcultuur wordt hier het geheel van normen, waarden, cultuurkenmerken of aangeleerde gedra

gingen bedoeld die een groep jongeren kenmerken. Een dergelijke subcultuur is vaak herkenbaar aan taalgebruik, kleding,
sieraden, symbolen en muziek.
85 AIVD (2005), Lonsdale jongeren in Nederland. Feiten en fictie van een vermeende rechtsextremistische subcultuur.



De media - in het bijzonder internet - spelen een belangrijke rol bij processen van polarisatie,
radicalisering en extremisme. Toch is er naar dit onderwerp nog niet veel onderzoek gedaan. In dit
hoofdstuk een verkenning.

Identificatie

De media beinvloeden de vorming van de identiteit van jongeren. Een belangrijk deel van hun vrije tijd
besteden jongeren aan het consumeren en soms ook produceren van uiteenlopende media-uitingen.
Ze gebruiken de media om zich te informeren, zich te ontspannen of iets opwindends te beleven. 8
Door middel van deze media kunnen de jongeren zich gemakkelijker identificeren met gelijkgezinden
en kunnen gevoelens van uitsluiting of juist superioriteit worden versterkt. De keuzes die jongeren in
hun leven maken worden beinvioed door de informatie, de emoties, kennis en vaardigheden die hen
via de media bereiken. Omgekeerd zijn media ook een middel om uiting te geven aan hun identiteit;
dit kan zowel door het profiel van de media die ze gebruiken als het karakter van de media die ze zelf
produceren.

Voor islamitische jongeren geldt dat ze via het internet of de satellietzenders het nieuws kunnen volgen
vanuit een Arabisch, Turks, Berbers of islamitisch perspectief/referentiekader. Dankzij het internet
kunnen ze gemakkelijker contact houden en loyaliteit blijven voelen met de landen van herkomst en
de umma, de internationaal verbeeldde gemeenschap van moslims. Sommige moslimjongeren zullen
zich hierdoor sterker verbonden voelen met leeftijdsgenoten uit Palestina, Irak of Afghanistan dan met
jongeren uit een willekeurige Nederlandse plattelandsgemeente. Deze verbondenheid kan ook leiden
tot loyaliteitsconflicten met de Nederlandse staat, bijvoorbeeld wanneer de Nederlandse regering in
het conflict tussen Israel en de Palestijnen partij kiest voor Israel en - in de beleving van islamitische
jongeren - tegen hun islamitische broeders en zusters in Palestina.

Internet

Van alle media die jongeren gebruiken is het internet de afgelopen jaren uitgegroeid tot het belangrijkste
communicatiemiddel. Jongeren zitten langer achter de pc dan achter de tv. Het internet biedt de
jongeren de mogelijkheid zichzelf te uiten, maar ook om een geheel andere identiteit aan te nemen.

Op de vele sites en fora die jongeren bezoeken wordt informatie geproduceerd en gerecycled. Op de
grote krantensites, discussiefora en allochtone communities verblijven dagelijks vele tienduizenden,
soms wel honderdduizenden mensen. Wie op een willekeurig moment inlogt op bijvoorbeeld een
allochtone community als marokko.nl, maghreb.nl of maroc.nl is al snel in het gezelschap van
honderden anderen die in verschillende deelfora actief deelnemen aan discussies of elkaar informeren
over tal van onderwerpen. Deze fora weten zonder of met relatief weinig overheidssubsidie veel meer
jongeren te bereiken dan veel gesubsidieerde welzijnsinitiatieven.

86 Haenens, L. d’, Summeren, C. van, Saeys, F., & Koeman, J. (2004). Integratie of Identiteit: Mediamenu’s van Turkse en Marok
kaanse jongeren. Amsterdam: Boom.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Media en vrienden nemen rol van opvoeders over

Volgens Jos de Haan, Christian van 't Hof en Rinie van Est (SCP, 2006) is het aannemelijk dat de
opkomst van digitale technologie leidt tot een verminderde invloed van traditionele opvoeders als
ouders en docenten ten gunste van leeftijdsgenoten (peers) en bedrijven die hun doelgroepen op
het internet gericht kunnen selecteren en benaderen. De bemoeienis van ouders met jongeren wordt
minder, en jongeren geven in onderling samenspel hun ontwikkeling steeds meer zelf vorm. Gedeelde
mediavoorkeuren versterken de oriéntatie op de vriendenkring en bevorderen volgens De Haan e.a.
een horizontale cultuuroverdracht tussen leeftijdgenoten.

Internet als uitlaatklep voor verbale hooligans

Internet heeft door haar laagdrempeligheid de mogelijkheden om je mening te uiten, maar kan, onder
andere door de anonimiteit, ook bijgedragen aan de verruwing van de omgangsvormen. De tijd datje in
Nederland wordt aangeklaagd omdat je ‘vol is vol roeptis inmiddels al lang voorbij. Zeker op internetfora
worden dagelijks veel extremere uitlatingen gedaan die jaren geleden nog tot een strafrechtelijke
vervolging zouden hebben geleid. Er wordt beschuldigd, gescholden, beledigd en belachelijk gemaakt
of er wordt met veel haat over bevolkingsgroepen gesproken. De meeste deelnemers gebruiken niet
hun eigen naam. Deze anonimiteit heeft van het internet een vrijplaats gemaakt waar je ongeremd en
ongenuanceerd je mening kunt uiten. Dat kan leiden tot felle discussies en vormen van ongewenste
polarisatie. Het internet kan daarom fungeren als een aanjager van maatschappelijke verharding en
polarisatie in Nederland.

De verruwing geldt niet alleen voor de discussiefora, maar is ook zichtbaar op de fora van gematigde
en gevestigde sites met een veel groter bereik, zoals de fora van de kranten en de omroepen. Ook op
Youtube verschijnen filmpjes en reacties die kunnen leiden tot ongewenste vormen van polarisatie en
potentieel aanzetten tot haat.

Sociale netwerksites

Radicale groeperingen maken ook steeds vaker gebruik van sociale netwerkdiensten als Facebook en
MySpace om contact te onderhouden met de leden, nieuwe leden te rekruteren en om hun propaganda
te verspreiden. Dit staat in een rapport van het Simon Wiesenthal Center.?” Volgens het rapport is het
aantal radicale groeperingen op sociale netwerkdiensten het afgelopen jaar met 25 procent gestegen.
Dat blijkt uit onderzoek naar meer dan 10.000 websites, sociale netwerkgroepen, webportalen, blogs,
chatrooms, videofilmpjes en haatdragende videogames die geweld tegen rassen aanmoedigen,
antisemitisch en/of homofoob zijn en terrorisme verheerlijken. Voorbeelden van ‘digitaal terrorisme
en haat’ zijn een groep op Facebook met de naam ‘Death to gays’ (een Kroatische groepering) en
verschillende websites die militante organisaties als Hezbollah, de Taliban, al-Qaida, de FARC en
Hamas promoten.

Een aantal extremistische groeperingen zijn hun eigen sociale netwerkdiensten begonnen. Zo is de
sociale netwerkdienst New Saxon bedoeld voor “mensen die trots zijn op hun Europese achtergrond”.
De netwerkdienst wordt beheerd door een Amerikaanse Neonazistische groepering genaamd de
National Socialist Movement. Andere groepen hebben videogames ontwikkeld waarin je op hun
“‘vijanden” - negers, joden, homo’s, Mexicanen - kan jagen.

87 http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2009/05/toename-haatgro.html.



Moderatie

Er wordt de laatste jaren meer aandacht gegeven aan moderatie. Zo hebben de Marokkaanse sites
maroc.nl en marokko.nl er in 2004 voor gekozen extra te investeren in moderatoren, toen bleek dat
Mohammed Bouyeri in de zomer van dat jaar gebruik had gemaakt van de vakantie van moderatoren
om opruiende teksten op deze fora te plaatsen. Ook op telegraaf.nl en geenstijl.nl worden vaker
teksten ‘weggejorist’® wanneer de huisregels van deze fora overschreden worden. De vraag is of de
verruwing door moderatie te stoppen is. Het is voor moderatoren fysiek soms onmogelijk om alles snel
te controleren. Er blijven geregeld uitspraken op de websites staan die een paar jaar geleden nog tot
rechtszaken zouden hebben geleid. Verder zullen deelnemers aan fora steeds de grenzen op blijven
zoeken en hebben ze bij een ‘ban’ voldoende mogelijkheden om hun ongenoegen elders te spuwen.

Internetsocioloog Albert Benschop stelde tijdens een door Forum georganiseerde lezing in december
2006 dat het ontbreken van de sociale controle op het internet een ‘ontremmend effect’ heeft. Op
het internet zijn het taalgebruik en de omgangsvormen grover dan in real life. Benschop vreest dat
de verruwing op het internet uiteindelijk ook effect op de omgang tussen bevolkingsgroepen in het
werkelijke leven. Ook in de trendanalyse polarisatie en radicalisering 2008 wordt geconcludeerd dat
het taalgebruik op websites invioed heeft op de emoties, houding en gedrag van bevolkingsgroepen
en op de wijze waarop onderwerpen op de politieke agenda komen.

Het internet: podium voor dialoog of motor van segregatie en polarisatie?

De vraag is in hoeverre het internet de dialoog en het debat tussen verschillende groepen bevordert
of juist processen van segregatie en polarisatie versterkt. Volgens mediaonderzoeker d’Haenens e.a.
is het niet zo dat allochtone jongeren die veel de media uit het eigen land volgen, niet geinteresseerd
zouden zijn in wat er in Nederland gebeurt. Allochtone jongeren, in ieder geval Marokkaanse en
Turkse jongeren blijken ondanks het gebruik van ‘eigen media’ zelfs meer tijd te besteden aan het
bijhouden van het Nederlandse nieuws dan autochtone jongeren; 72% autochtoon, 80% Turks en
88% Marokkaans.?” (d’Haenens et al., 2004).

Toch constateert d’Haenens na een inventarisatie van thema’s en conversaties op webfora dat
mensen niet op zoek zijn naar andere meningen, maar geneigd zijn op zoek te gaan naar mensen met
vergelijkbare opvattingen en visies.®® Dit wordt door d’Haenens de homofiliethese genoemd.

Een vergelijkbare conclusie wordt getrokken in onderzoek dat het Amerikaanse Pew Research Center
deed naar de rol van het internet tildens de Amerikaanse verkiezingen van 2008.°" Hieruit bleek dat
vooral jongeren steeds minder gebruik maken van ‘neutrale’ nieuwsbronnen en bewuster zoeken naar
sites met een politieke kleur die overeen komt met hun eigen voorkeur. In zekere zin is er door het
internet sprake van een nieuwe vorm van verzuiling: digitale verzuiling.

88 De term die op GeenStijl wordt gebruikt voor censuur door moderatoren.

89 Haenens, L. d’, Summeren, C. van, Saeys, F., & Koeman, J. (2004). Integratie of Identiteit: Mediamenu’s van Turkse en Marok
kaanse jongeren. Amsterdam: Boom.

90 D'Haenens, L. (2003). ‘ICT in de multiculturele samenleving'. In: J. de Haan en J.

Steyaert (red.), ICT en samenleving. De sociale dimensie van technologie, Amsterdam: Boom.
21 http://www.pewinternet.org/Reports/2009/6--The-Internets-Role-in-Campaign-2008/1--Summary-of-Findings.aspx?2r=1.

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Op de journalistieke website de Nieuwe Reporter werd in dit verband door journalist Bas Broekhuizen
verwezen naar een column van Nicolas Kristof in The New York Times. Kristof constateert een
intigrerende paradox: het web stelt ons in staat kennis te nemen van een enorme diversiteit aan
nieuwsbronnen en opinies, maar we gebruiken die keuzevrijheid juist om informatie te zoeken die
onze eigen vooroordelen bevestigt.”? Internet fungeert in de woorden van Broekhuizen niet zozeer
als een medium voor debat en dialoog, maar veel eerder als een echoput waarin onze eigen mening
oneindig vaak wordt herhaald en versterkt. Debat met gelijkgestemden leidt volgens Kristof tot verdere
politieke polarisatie en het internet werkt daarbij als een katalysator.

Broekhuizen verwijst ook naar een onderzoek van MIT uit 1996.% Hierin werd, ver voordat sociale
netwerksites als hyves en facebook een hype werden, gewaarschuwd voor mogelijke kwalijke
bijwerkingen van het ontstaan van elektronische gemeenschappen. De onderzoekers van MIT
stelden volgens Broekhuizen dat sociale contacten op internet kunnen leiden tot homogene groepen
van gelijkgestemden die zich afkeren van de maatschappij. Daardoor dreigt, zo schreven de
wetenschappers, een ‘balkanisering’ van de samenleving.

Alternatief voor het aanbod van de mainstream media

Sites waarop veel polariserende of extremistische teksten staan, rechtvaardigen hun bestaansrecht
vaak door te verwijzen naar een breder ervaren onvrede over het aanbod van de mainstream media.
Zowel bij (extreem)rechts als bij (radicale) moslims bestaat grote onvrede over het aanbod van de
mainstream media.

(Extreem)rechtse onvrede

Voor (extreem)rechts zijn de Nederlandse kranten en de Nederlandse omroepen te links. In hun
ogen domineert de ‘linkse kerk’ de berichtgeving en opinievorming in Nederland. Er bestaat geen
onderzoeksmateriaal dat deze veronderstelling ondersteunt. Integendeel, uit onderzoek van de VU in
opdracht van het gratis Dagblad Dag bleek dat de Nederlandse media eerder ‘rechts’ dan ‘links’ zijn
in toon en onderwerpkeuze.*

Dat neemt niet weg dat een aanzienlijk deel van rechts Nederland dit wel anders ervaart. Uit onvrede
over ‘de linkse media’ zijn er tal van websites verschenen en zijn in 2009 de omroepen Wakker
Nederland, Powned en de Populistische Omroep Nederland opgericht.

Extreemrechts heeft zelfs zijn eigen webhoster: eigenvolkeerst.com. Die faciliteert naar eigen zeggen
ruim honderd sites. Op de website schrijft het bedrijf:

“Wij van Eigen Volk Eerst webhosting vinden dat rechts/nationalistisch Nederland nog te weinig te
vinden is op internet. Dit komt mede door tientallen jaren links overheidsbeleid. Een webstek wordt
veel te snel racistisch of discriminerend bevonden. Veel hostingproviders zullen dan ook onmiddellijk
je webstek verwijderen zodra ze ook maar 1 klacht krijgen. En 1 zo’n klacht heb je al snel in deze
allochtonen knuffelende maatschappij hier in Nederland. Om wat tegengas te geven, bieden wij
jullie de mogelijkheid om hier je webstek onder te brengen. Wie weet is dit wel het begin van een
groot internationaal rechts netwerk. Ook linkse - en moslimterroristen hebben zo’n infrastructuur, dus
waarom wij niet?”

92 http://www.denieuwereporter.nl/2009/04/de-balkanisering-van-het-web/.
93 Marshall Van Alstyne, Erik Brynjolfsson (1997), Electronic Communities:
Global Village or Cyberbalkans2, Cambridge http://web.mit.edu/marshall/www/papers/CyberBalkans.pdf.
94 Cenfre for Applied Political Science, Links en Rechts in het nieuws; aandacht voor politieke partijen en politici in de

Nederlandse media. Amsterdam. 2008.



Islamitisch onvrede over Nederlandse media

Ook onder moslims bestaat onvrede over de berichtgeving. Deze gaat dat vooral over de wijze
waarop de islam in de Nederlandse mainstream media wordt behandeld en over de berichtgeving
over bijvoorbeeld het Midden-Oosten conflict.

In gesprekken die ACB Kenniscentrum heeft gevoerd met moskeebesturen, imams en ‘gewone’
gelovigen wordt steeds weer bevestigd dat moslims de aandacht voor de islam in de Nederlandse media
als negatief ervaren. De berichtgeving heeft volgens hen een negatief effect op de gemoedstoestand
van de moslims. De pers wordt ‘sensatiebelust’ en eenzijdig genoemd en gezien als gekleurd,
eenzijdig en anti-islamitisch. Dit beeld komt overeen met eerder onderzoek, zoals onderzoek van
het Kijkerspanel (Sterk en Liu 2004) waaruit blijkt dat de berichtgeving over allochtonen overwegend
negatief is, dat er voornamelijk aandacht werd besteed aan Marokkaanse Nederlanders en aan items
als criminaliteit, onveiligheid, religieus fundamentalisme en achterstand. Een vaak gehoorde klacht
is verder dat er maar weinig deskundigen uit de groepen zelf aan het woord komen en dat er bij veel
media weinig achtergrondkennis over de groepen bestaat waardoor het ook moeilijker voor hen is
te signaleren wat nieuwswaarde heeft. In het bijzonder is de beeldvorming over moslims bijzonder
negatief: ze zijn achterlijk, bedreigend, afwijkend, irrationeel, fanatiek en niet geintegreerd in de
westerse wereld (Shadid, 2005).

Uit een onderzoek van Yassir Houtch naar de invloed van de media op de religieuze beleving van
moslimjongeren na de moord op Theo van Gogh, bleek dat ruim 90 procent van de jongeren de
berichtgeving als negatief tot zeer negatief beschouwt (Houtch, 2007). Ook onderzoek van Van der
Kroon beaamt dat er in de media niet neutraal wordt bericht indien het onderwerpen betreft gerelateerd
aan de islam. Van der Kroon analyseerde de Telegraaf en het NRC Handelsblad in verschillende
periodes, namelijk elf dagen na de moord op Theo van Gogh (2 november - 12 november 2004) en
respectievelijk de elf dagen zes maanden voor (4 mei 2004 - 14 mei 2004) en zes maanden na (3 mei
2005 - 13 mei 2005) de moord. Hij concludeert dat beeldvorming omtrent moslims overwegend negatief
is. Er ligt veel nadruk op fanatisme in de religieuze beleving en terrorismedreiging. Bovendien gaat het
over ‘dé islam’ als een soort monolithische entiteit, waaraan eigenschappen als angst, vijandigheid
en andere negatief klinkende klanken (radicalisme, terrorisme) zijn gekoppeld. Ook worden woorden
of daden van een individuele moslim geprojecteerd op de hele groep (Van der Kroon: Moslims in de
media (2005)).

Extremisme: hacken is halal

“Attacking American and Israeli websites by hacking and sabotage is allowed under Islamic law and
is a form of ‘Jihad’ or holy war, top Muslim scholars have decreed. The religious edict (fatwa) issued
by a committee from the highest authority in Sunni Islam, Egypt’s Al-Azhar University in Cairo, was
published on the website of the Islamist Egyptian Muslim Brotherhood movement on Thursday. “This
is considered a type of lawful Jihad that helps Islam by paralysing the information systems used by
our enemies for their evil aims,” said the fatwa. “This Jihad is not different from the armed one. In fact,
it might be more important if you consider the global dimensions of the Internet. “Whoever wins this
war will become the strongest in the realm of information,” the fatwa continued.” (Middle East Analysis
Blogspot 17 oktober 2008).

De komst van het internet heeft de mogelijkheden voor extremisten aanzienlijk verruimd. De digitale
snelweg is niet alleen een middel om informatie te verzamelen en te verspreiden, het internet kan
bijvoorbeeld ook dienen om te rekruteren en terroristen te trainen. Daarnaast kan het internet worden
ingezet als middel om aanslagen te plegen tegen fysieke doelen als de verkeersleiding van een
vliegveld, de dijkbewaking, de chemische industrie of de elektriciteitsvoorziening. Tenslotte kunnen
terroristische activiteiten zich richten tegen de infrastructuur van het internet zelf.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Het hacken van sites is al een gebruikelijk strijdmiddel geworden. In oktober 2000 hackten Israélische
hackers de website van Hezbollah nadat deze groep drie Israéli’'s gevangen had genomen. Arabische
hackers sloegen terug en hackten de sites van verschillende Israélische websites, waaronder die
van de premier, de Knesset, de kamer van Koophandel en de Bank of Israel. Aan het eind van deze
internetoorlog waren er 40 Israélische en 15 Arabische websites gehackt (El Tahawy, The internet is the
New Mosque, op arabinsight.org). Voor rechtsextremisten, maar zeker voor jihadisten is het internet
cruciaal. In de NCTB publicatie ‘Jihadisten en het internet (2007) wordt ingegaan op de mogelijkheden
die het internet specifiek aan jihadisten biedt. In de studie wordt het volgende geconcludeerd:

* cyberaanvallen tegen het internet zijn niet waarschijnlijk, omdat het internet voor jihadisten zelf
ook vitaal is en het niet appelleert aan martelaarschap;

* cyberaanvallen via het internet zijn niet waarschijnlijk, omdat het veel kennis vereist en het
publicitair minder effectief is dan een bomaanslag. De kans op een combinatie van een klassieke
aanslag, ondersteund door een cyberaanval lijkt de NCTb waarschijnlijker.

» Bij processen van (islamitische) radicalisering speelt het internet volgens de studie van de NCTb
wel een grote rol. De NCTb concludeert:

* propaganda via internet draagt bij aan radicalisering;

* internetgebruik ondersteunt het gehele proces van radicalisering;

» vanuit het perspectief van radicalisering gaat de grootste dreiging uit van propaganda op het
internet in combinatie met de relatief grote groep jonge moslims die zoekend is;

* het gebruik van internet voor trainingsdoeleinden werkt drempelverlagend voor het plegen van
aanslagen;

» jihadisten gebruiken het internet voor onderlinge communicatie en planning;

» virtuele netwerken verhogen de slagkracht van de jihadistische beweging;

» vanuit het perspectief van terrorisme gaat de dreiging grotendeels uit van de (mogelijkheden tot)
creatie van virtuele netwerken en het gebruik van het internet voor trainingsdoeleinden.



(Extreem)rechts op het internet

In Nederland is de afgelopen jaren sprake van een toename van extreemrechtse sites. Volgens
de Trendanalyse Polarisatie en Radicalisering waren er eind 2008 tussen de veertig en Vvijftig
Nederlandstalige extreemrechtse websites. Op deze websites zijn niet alleen diverse racistische en
extreemrechtse uitingen te vinden, maar wordt ook politiek en racistische geweld gerechtvaardigd of
aangemoedigd. Het is mogelijk via enkele van deze websites muziek, kleding, vlaggen of symbolen
aan te schaffen.

Rechtse en extreem-rechtse internetsites na 9/11 sterk toegenomen

In afgelopen tien jaar op internet verschenen sites, witgesplitst naar soort

Geert Wilders stapt
911 moord Fim Fortuyn uit Vo

m=== roChise siles AR
waarvan

1 verdwenen

moord Theo
van Gogh

45 = pyiregm-rechise sifes

m 201-I5lam sites 36
waarvan 16

verdwanen

40 » antisemitischf

nazistische sites

35 ! e
= riSOrEKEr-5IlES waarvan 19

verdwenen
0

25
20 : . 20
, " waarvan 7
- ' werdwensn
10 I
i 5
5 T e waarvan 2
I : wardiwenen
T -1 I 1 !
1999 2000 2001 2002 2003 2004 205 2006 2007

MRS Hargelsblad 250807 ¢ MJ, P8/ Bron: NRC

Het NRC heeft op 25 augustus 2007 een inventarisatie gepubliceerd van (extreem)rechtse sites.”
Dat betrof nadrukkelijk niet alleen de extreemrechtse sites, maar ook gematigd rechtse sites, zoals de
sites van zogenaamde ‘vrijsprekers’ die de libertaire gedachte uitdragen, maar in de praktijk vooral zijn
gefocused op de ‘islamisering van Nederland’. Uit de inventarisatie van het NRC bleek dat zowel het
aantal rechtse als extreemrechtse sites steeds explosief groeide na de aanslagen van 11 september
2001, de opkomst van Pim Fortuyn, de politieke moorden in 2002 en 2004 en de opkomst van Geert
Wilders vanaf eind 2004.

Uit de inventarisatie bleek ook dat de verschillen tussen rechtse en extreemrechtse sites kleiner zijn
geworden. Op al deze sites worden nu forse tot extreme uitspraken gedaan over moslims, Marokkanen,
de multiculturele samenleving (‘multikul’), de ‘linkse kerk’ , de ‘linksmensch’ of de ‘hoernalisten’ van
de gevestigde (linkse) media. Op al deze sites hebben ze weinig tot niets op met de islam en zijn ze
fel gekant tegen de ‘islamisering’ van Nederland.

95 Joep Dohmen, Opkomst en ondergang van extreemrechtse websites, NRC Handelsblad, 25 augustus 2007.

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Ondanks inhoudelijke overeenkomsten is het onjuist om, zoals het NRC deed, alle rechtse sites op
€én hoop te gooien. Er zijn grote onderlinge verschillen in nuance, toon en gebruik van symboliek.
Zo worden op neonazistische en fascistische internetsites symbolen van de nazi’s gebruikt en wordt
in enkele gevallen geflirt met of zelfs opgeroepen tot geweld. Ook heerst op extreemrechtse sites
een onversneden Jodenhaat. Wat dat betreft liggen deze sites overigens niet ver verwijderd van
het antisemitisme op radicale moslimsites; er worden zelfs teksten van elkaar overgenomen. Zo kan
bijvoorbeeld het boek Mein Kampf in 12 talen gedownload worden bij radioislam.org. De Nederlandse
vertaling is van NSB-uitgeverij De Amsterdamse Keurkamer en is overgenomen van de fascistische
website stormfront.org.

Radicaliserende moslimjongeren

Op het internet gaan jongeren op zoek naar antwoorden op hun vragen over de islam. Ze kunnen
terecht op de grotere sites als maroc.nl, maghreb.nl en marokko.nl, op de site islamwijzer.nl en op
tientallen, misschien wel honderden kleinere sites en MSN-groepen.

Het salafistische aanbod is oneindig veel groter dan het ‘liberaal islamitische’ aanbod. Een deel van
hun sites is als zeer orthodox te kenschetsen en niet per definitie extremistisch. De NCTb maakt in

Jihadisten en het internet (2007) een onderscheid tussen drie soorten sites:

a. ‘sites die zich hoofdzakelijk richten op de salafistische leer in de dogmatiek, erediensten en
ethiek.” Het zijn apolitieke sites waarop onderwerpen als jihad worden gemeden Er wordt niet
opgeroepen tot geweld. Wel staan de opvattingen haaks op in Nederland gangbare opvattingen
over emancipatie en integratie.

b. ‘sites die kritische geluiden tegen de regimes in het Midden-Oosten vermijden en waarschijnlijk
zijn gestimuleerd vanuit de Saoedische staat. Het merendeel daarvan staat in het teken van de
dawa, de verspreiding van het islamitische geloof en de bekering van autochtone Nederlanders’

c. ‘hybride sites’. Dat zijn ‘sites die het salafistische gedachtegoed propageren, maar impliciet de
jihadstrijd goedkeuren of daar in ieder geval niet expliciet afstand van nemen.’

Jihadisten

Jihadistische sites onderscheiden zich van de salafistische door het politiseren van theologische
grondslagen en het oproepen tot de (gewapende) jihad. Ze opereren conform het model van Abu
Musa as-Sun, een van de ideologen van al-Qaida. Volgens dit model moeten jongeren die zich willen
aansluiten bij de jihad, hun eigen onafhankelijke brigades en sites oprichten, zonder direct functioneel
verband met de leiding van het netwerk.

De eerste Nederlandse jihadistische sites waren vooral gericht op het buitenland, maar sinds 2003
zijn er ook verschillende sites verschenen (en vaak weer verdwenen) die zich richten op Nederland.
Aanvankelijk waren de jihadisten vooral actief in msn-groepen. Vanaf 2004 gebruiken ze meer de gratis
tk.domeinen en Freewebs om eigen websites op te richten. Het voordeel van deze gratis domeinen
is niet alleen dat het niets kost, maar ook dat de webmasters zich er anoniem kunnen registreren.
Nadeel is dat er in sommige gevallen reclame op die sites kan verschijnen die soms haaks staat van
het politieke en religieuze karakter van de site.



Islam online

Door salafisten en jihadisten wordt er gebouwd aan een virtuele bibliotheek. Dat gebeurt op de ‘reguliere’
jihadistische websites, maar ook op materiaalsites als tawheed wal jihaad of via sites waarop (anoniem)

grote bestanden zijn te plaatsen. In deze virtuele bibliotheken zijn Engelse vertalingen te vinden van a '%
verschillende islamistische predikers. Tot de standaardwerken in Nederlandse virtuele bibliotheken

horen ook de Nederlandse vertalingen van Abu Zubair, het alias van Mohammed Bouyeri. Mohammed
B. vertaalde onder andere werken van Sayyid Qutb (Mijlpalen, hoofdstuk 12; “Dit is de weg.”), Mulfti
Khubiab Sahib, Sheikh Umar Abdur-Rahman en Sjeich Abdullah Azzam en vele anderen.

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

DEEL Il HET BELEID

In het voorgaande deel definieerden we verschillende begrippen en gaven we achtergrondinformatie
over radicalisering, polarisatie en extremisme. Daarnaast gaven we achtergrondinformatie over de
islam en extreemrechts. In dit deel een overzicht van het beleid dat door de nationale overheid en
enkele lokale overheden wordt ontwikkeld om radicalisering en polarisatie tegen te gaan.

De maatschappelijke aandacht voor extremisme, in het bijzonder voor de islamitische variant hiervan,
is de afgelopen jaren sterk toegenomen. Door de landelijke overheid, diverse gemeenten en vele
instellingen worden sinds enkele jaren beleid en projecten ontwikkeld om radicalisering en polarisatie
te voorkomen. Ook zijn er verschillende kenniscentra ontstaan en worden her en der good practices
verzameld. Naar aanleiding van al deze aandacht wordt er zelfs al - met enig cynisme - gesproken
over de opkomst van een anti-radicaliseringsindustrie.

Radicalisering en extremisme zijn van alle tijden

Er zijn in de geschiedenis altijd vormen geweest van extremisme en terrorisme. Ondanks dat politiek
en media de laatste jaren veel meer aandacht aan het onderwerp besteden, is het niet zo dat er
de afgelopen jaren sprake is geweest van een spectaculaire toename van het aantal terroristische
aanslagen. Volgens de Amerikaanse politicologe Bernardine Dohrn zijn “radicalisme en terrorisme
van alle tijden en is radicalisering een deel van de jeugd.” Zij stelde dat op een conferentie op 18
juni 2007 bij het Amsterdams Centrum voor Kinderstudies (ACK) aan de VU in Amsterdam. Volgens
Dohrn leert de geschiedenis dat er periodes zijn waarin meer en minder sprake is van radicalisering.
In tijden van sociaal-maatschappelijke stabiliteit is er minder behoefte aan radicalisme dan in roerige
tilden. De huidige periode van globalisering en individualisering brengt veel verandering, onzekerheid
en frustratie met zich mee. Dat kan leiden tot radicalisering.”

Volgens historica Beatrice de Graaf, auteur van het boek ‘Terroristen en hun bestrijdsters. Vroeger en
nu’, bepaalt de reactie van de staat en de samenleving op terrorisme het effect van de terroristische
daad. In een interview stelt ze: “In de jaren zeventig kwamen in Nederland ruim twintig mensen om
door terroristische aanslagen. Dat is veel, maar de samenleving raakte niet ontwricht.””

Hoewel er de afgelopen jaren in Nederland feitelijk minder slachtoffers zijn gevallen ten gevolge van
extremisme, wordt er sinds een aantal jaren door media en politiek veel meer aandacht besteed aan
radicalisering en extremisme en wordt er beleid ontwikkeld om deze processen tegen te gaan.

96 Dohrn maakt een vergeliking met de roerige periode rond de jaren '60, waarin zjj zelf radicaal was. Zij stelt dat radicalisme
vanuit een bepaalde redenering heel goed fe begrijpen is. Men voelt zichzelf vast zitten in een systeem, waarin men zich niet
thuis voelt. Als individu kan men hieraan weinig veranderen, en lijken radicale maatregelen de enige uitweg.

97 Beafrice de Graaf, geinterviewd in Metro, 10 april 2007.



Factoren die bepalend zijn voor de aandacht voor extremisme
Waarom is er nu opeens zoveel aandacht voor radicalisme? Dit is blijkbaar niet alleen afhankelijk van
de omvang van de extremistische bewegingen of het aantal aanslagen.

Een factor die invloed heeft op de maatschappelijke en politieke aandacht voor een radicale stroming
is de perceptie van de mogelijk maatschappelijk ontwrichtende effecten van aanslagen van deze
stroming. Hoe groter de verwachting dat een aanslag een groot maatschappelijk ontwrichtend effect
heeft, hoe meer aandacht er voor deze vorm van radicalisering zal zijn.

De omvang van de maatschappelijke ontwrichtende effecten worden onder andere bepaald door:

1) Het primaire doelwit van de extremisten

Het gaat dan bijvoorbeeld om de maatschappelijke en sociaaleconomische status van de groep waarop
de extremisten zich richten en de omvang van een groep; een lokale groepering die zich alleen op
bijvoorbeeld enkele nertsfokkers richt, vormt minder snel een bedreiging voor de maatschappelijke
vrede, dan een groepering die het op een bepaalde bevolkingsgroep heeftgemunt of op de (Nederlandse
of westerse) samenleving als geheel.

2) Het mogelijk aantal directe en indirecte aantal slachtoffers

Dit is afhankelijk van de omvang van de ‘doelgroep’ van de extremisten (zie hierboven) en van de
vernietigende kracht van de gebruikte wapens.

3) De gevolgen voor de fysieke infrastructuur

Denk hierbij aan wegen en bruggen, maar ook aan mogelijke doelwitten van digitale aanslagen zoals
het internet, de media of specifieke netwerken zoals die van het luchtverkeer, de dijkbewaking, het
betalingsverkeer, of de computernetwerken van ziekenhuizen, onderzoekscentra of bijvoorbeeld de
chemische industrie.

4) De gevolgen voor de ‘sociale infrastructuur’, in het bijzonder de verhouding tussen
bevolkingsgroepen

Naarmate de daders of de slachtoffers tot een specifieke etnische of religieuze bevolkings- groep
behoren, kan een aanslag spanningen tussen bevolkingsgroepen vergroten.

Clash of Civilizations

De toegenomen aandacht voor radicalisering de laatste jaren is vooral te verklaren uit de terroristische
aanslagen in New York, Casablanca, Madrid en Londen en in Nederland de moord op Theo van
Gogh. In al deze gevallen ging het om islamitische daders. Nu zijn er altijd aanslagen gepleegd door
moslims, maar in het verleden vonden deze aanslagen plaats in de islamitische landen zelf, of waren
ze gerelateerd aan een territoriaal conflict zoals dat tussen Israél en de Palestijnen. In Europa werden
en worden terroristische aanslagen vooral gepleegd door separatisten (Basken en Noord-leren),
door linkse of rechtse extremisten, door katholieken, protestanten of dierenactivisten; extremistische
groeperingen die vooral binnen de landsgrenzen actief zijn.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

De aanslag van 11 september was de eerste islamitische aanslag die door verschillende politici en
columnisten werd geduid als een aanval van ‘de radicale islam’ tegen ‘de westerse beschaving’.
Hetzelfde gold daarna voor de aanslagen van Madrid, Londen en de moord op Van Gogh. In dit verband
werd ook vaak verwezen naar het boek The Clash of Civilizations van Samuel Huntington. De NCTb
schrijft over de veranderende aard van de terroristische dreiging op haar website: “Tegenwoordig gaat
de grootste dreiging uit van netwerken en cellen van personen zonder nationale belangen. Hedendaags
terrorisme heeft in overwegende mate een transnationaal karakter. Doel is niet het aanvallen van
een nationale staat als zodanig, maar het voeren van een politiek-religieuze cultuurstrijd. Islamistisch
terrorisme richt zich tegen bijvoorbeeld ‘de westerse cultuur’.”®®

ledereen is doelwit

In hoeverre bovengenoemde aanslagen door de daders daadwerkelijk allemaal als aanslagen op
de westerse beschaving moeten worden geinterpreteerd, is onduidelijk. De daders hebben hierover
geen of geen eenduidige verklaringen achter gelaten. Wat wel zeker is dat deze aanslagen door
veel mensen in de politiek, de publieke opinie en sommige extremistische moslims als zodanig
worden geinterpreteerd. Met de ‘westerse beschaving’ als doelwit is ieder die een onderdeel van
deze beschaving vormt of deze vertegenwoordigt, een mogelijk doelwit van een aanslag geworden.
Dit besef vormt niet alleen een bron van angst, maar ook van polarisatie tussen verschillende
bevolkingsgroepen.

Moslims hebben het gevoel dat ze over één kam worden geschoren met radicalen en extremisten
en als potentiéle terroristen worden beschouwd; tegelijkertijd wordt van hen verwacht dat ze stelling
nemen en duidelijk maken waar hun loyaliteit ligt.

Veel niet-moslims ervaren op hun beurt de islam meer dan in het verleden als bedreigend. Niet alleen
het geweld van de extremisten wordt gevreesd, ook de waarden van conservatieve moslims worden
sterker ervaren als een bedreiging van verworvenheden als de vrijheid van meningsuiting en de
emancipatie van vrouwen en homoseksuelen. Om deze verworvenheden te verdedigen, wordt steeds
vaker gepleit voor confrontatie en soms polarisatie.

98 http://www.nctb.nl/onderwerpen/wat_is_terrorisme/wat_is_terrorisme.aspx.



In paragraaf 2.2. is het Amsterdamse model geintroduceerd, waarin een onderscheid wordt gemaakt
tussen de voedingsbodem voor radicalisering, ‘de vraag’ en ‘het aanbod’ (zie schema).

.l_._.l.._. e

7 VOEDINGSBODEM' *

(frustratie: discriminatie, vemadering, uilsiuiting,
onfechtvaardighedd)

I raccanbeng, wiiv SNt S sy V0N DEgIT Nl [ro0es

-
2
£
o
=
X
[}
X
¢}
T
o
L
b=
o
]
O
9
T
O
o

Figuur 177

Voor beleidsmakers is op grond van dit schema vooral de volgende vraag dan relevant: hoe kun je
ervoor zorgen dat het aanbod van het jihadisme niet beantwoordt aan de vraag van de zoekende
jongeren? Door de vraag te verminderen? Nee, daar heb je niet direct vat op. Het aanbod tegen
te gaan? Ook dit is juridisch vaak moeilijk (vrijheid van meningsuiting en godsdienst) en technisch
onhaalbaar. Met een alternatief aanbod te komen? Dan kan eventueel, maar de vraag is in hoeverre
je daarmee de jongeren bereikt die je wilt bereiken en het staat al snel op gespannen voet met de
scheiding van kerk en staat. De voedingsbodem kan tot op zekere hoogte beinvloed worden evenals
de weerbaarheid van de jongeren en hun gemeenschappen. Maar, waar begin je?'®

De Nederlandse overheid hanteert bij de bestrijding van terrorisme een brede benadering. Het beleid
richt zich op terroristische daden zelf, maar ook op gebeurtenissen en processen die eraan voorafgaan.
Zo wordt veel aandacht gegeven aan het tegengaan van radicalisering en polarisatie.

99 Figuur gebruikt door de Informatiehuishouding Radicalisme van Amsterdam

100 De gemeente Amsterdam zet hoog in op het aanpakken van de voedingsbodem en het vergroten van de weerbaarheid.
Door jongeren weerbaar te maken en negatieve ontwikkelingen in de samenleving (discriminatie) die maken dat jongeren hun
binding met de samenleving verliezen, aan te pakken, hoopt ze de vraag naar het radicale gedachtegoed te verminderen.
De aanpak is preventief en curatief van aard, gericht op ‘denkers’. Exiremisten, ‘doeners’, behoeven een repressieve aanpak.



radicaal orthodox extremist

NCTb

Bij de uitvoering van het landelijke beleid zijn tal van instanties betrokken. Om de samenwerking
tussen al deze instanties te verbeteren kent Nederland sinds mei 2004 een Nationaal Coordinator
Terrorismebestrijding (NCTb). De NCTb is aangesteld om de samenwerking tussen alle instanties die
bezig zijn met terrorismebestrijding te verbeteren. De codrdinator is verantwoordelijk voor:

. Analyse van (inlichtingen-)informatie.
. Beleidsontwikkeling.
. Regie over te nemen beveiligingsmaatregelen bij de bestrijding van terrorisme.

De NCTb gebruikt de informatie van de diverse diensten voor het opstellen van zogenaamde
dreigingsanalyses.Dezedreigingsanalyseszijnalgemeenvanaard, dusnietop hetniveauvanindividuen.
Op de website van de NCTb wordt het dreigingsniveau altijd aangegeven. Hierbij wordt een onderscheid
gemaakt tussen: minimaal, beperkt, substantieel en kritiek. De afgelopen jaren is het dreigingsniveau
in Nederland voornamelijk ‘substantieel’. Op basis van deze dreigingsanalyses ontwikkelt de NCTb
zijn beleid.

Sinds 1 april 2009 is Erik Akerboom de Nationaal Codrdinator Terrorismebestrijding (NCTb).
Akerboom en zijn medewerkers vallen onder de verantwoordelijkheid van de minister van Justitie
(tevens coordinerend minister voor terrorismebestrijding) en de minister van Binnenlandse Zaken en
Koninkrijksrelaties.

Terreuraanslagen voorkomen'"!

Politie en inlichtingen- en opsporingsdiensten spelen een belangrijke rol om extremisten op te sporen.
De belangrijkste inlichtingendiensten zijn de Algemene Inlichtingen en Veiligheidsdienst (AIVD) en
de Militaire Inlichtingen- en Veiligheidsdienst (MIVD), die per regio is onderverdeeld in Regionale
Inlichtingen en Veiligheidsdiensten (RIVD’s). Politiediensten die een grote rol spelen zijn het Korps
Landelijke Politiediensten (KLPD) en de Koninklijke Marechaussee, een militair politiekorps dat onder
meer belast is met de politietaak voor de burgerluchtvaart en de persoonscontrole aan de grenzen.

De strafrechtelijke handhaving is in handen van het Openbaar Ministerie (OM). Het OM houdt toezicht
op de opsporingsactiviteiten van de politie, beslist over de vervolging van verdachten van strafbare
feiten, de vervolging zelf en de uitvoering van rechterlijke beslissingen. Binnen het OM houdt het
Landelijk Parket zich bezig met het vervolgen van terroristische netwerken. Ook houdt het Landelijk
Parket toezicht op de opsporingsactiviteiten van de Nationale Recherche. Het Functioneel Parket
op zijn beurt houdt zich onder andere bezig met fraude- en witwaspraktijken en werkt samen met de
Fiscale Inlichtingen- en Opsporingsdienst/ Economische Controledienst FIOD-ECD.

De IND is verantwoordelijk voor de uitvoering van het vreemdelingenbeleid in Nederland en besteedt
bijvoorbeeld aandacht aan dossieronderzoek en besluit over de toepassing van vreemdelingrechtelijke
instrumenten in het kader van terrorismebestrijding. De IND kan bijvoorbeeld een radicale prediker de
toegang tot Nederland ontzeggen.

CT-Infobox

Al deze diensten werken samen in de Counter Terrorisme-Infobox (CT-Infobox). Doel van de CT-
Infobox is bijdragen aan de bestrijding van terrorisme door het centraal verzamelen en vergelijken van
informatie over personen die in verband worden gebracht met radicalisering en terrorisme, waarbij in
het bijzonder aandacht is voor islamistisch terrorisme.

101 Bij dit onderdeel is vooral gebruik gemaakt van het rapport dat de Raad van Europa over de Nederlandse aanpak heeft
geschreven. Zie: http://www.nctb.nl/Images/Country%20profile%202008%20NL_tcm91-147864.pdfecp=91&cs=25496.



Tegengaan van polarisatie en radicalisering

De Nederlandse overheid wil met haar beleid radicalisering tegengaan evenals de rekrutering van
personen voor terroristische doeleinden. Sommige uitingen van radicalisme kunnen direct worden
bestreden met het strafrecht. Denk hierbij aan het plegen van geweld, bedreiging met geweld,
oproepen tot geweld, haat zaaien en andere handelingen die bedoeld zijn om maatschappelijke onrust
te veroorzaken.

Tegengaan van polarisatie

In de meeste gevallen wordt radicalisering echter voorkomen door mogelijke voedingsbodems weg te
nemen, waaronder ongewenste vormen van polarisatie. Polarisatie kan volgens het kabinet worden
tegengegaan door het vertrouwen van mensen in elkaar en in de democratische rechtstaat te vergroten.
In de Trendanalyse Polarisatie en Radicalisering (2008) schrijft het kabinet: “Wanneer het vertrouwen
van mensen afneemt op hetzelfde moment dat negatieve effecten van polarisatie gezien en ervaren
worden, kan dit leiden tot een negatieve spiraal van verwijdering en frustratie, en uiteindelijk tot de
mogelijkheid tot het vatbaar worden voor radicalisering.” Polarisatie leidt volgens het kabinet lang niet
altijd tot radicalisering. Wel kan een proces van radicalisering worden vooraf gegaan of versterkt door
vormen van ongewenste polarisatie.

Om radicalisering te voorkomen heeft de overheid een pakket maatregelen ontwikkeld die als doel
hebben om mensen sterker te betrekken bij de Nederlandse maatschappij en de sociale cohesie te
bevorderen. Dit pakket wordt omschreven in het Actieplan Polarisatie en Radicalisering.

Op 27 augustus 2007 werd het eerste Actieplan Polarisatie en Radicalisering 2007-2011 aan de
Tweede Kamer gepresenteerd. Dit plan wordt jaarlijks herzien met een nieuw operationeel actieplan
waarin concrete acties en activiteiten zijn opgenomen. Bij de uitvoering van het actieplan zijn acht
ministers betrokken, namelijk BZK , Justitie, WWI, SZW, VWS, Jeugd en Gezin, OCW en BZ. Daarnaast
worden de AIVD en de NCTb betrokken. Het actieplan wordt mede-opgesteld door de Vereniging van
Nederlandse Gemeenten (VNG).

In het Actieplan 2007-2011 werden de volgende doelstellingen geformuleerd:

* Voorkomen van (verdere) isolatie, polarisatie en radicalisering door mensen die zich dreigen af te
keren van de Nederlandse samenleving en de democratische rechtsorde opnieuw te betrekken
bij de maatschappij. Daarbij dient met name gedacht te worden aan scholing, stages en werk
(preventie).

* Het vroegtijdig signaleren van deze processen en het ontwikkelen van een adequate aanpak (pro-
actie).

* Het uitsluiten van mensen die duidelijke grenzen hebben overschreden en ervoor zorgen dat hun
invloed op anderen zoveel mogelijk beperkt wordt.

+ Omdit te bevorderen wordt op lokaal niveau discriminatie tegengegaan, wordt ontmoeting tussen
culturen gestimuleerd, participatie op de arbeidsmarkt bevorderd en worden lokale sociale
infrastructuren en netwerken versterkt. Ook wordt gewerkt aan het vergroten van de kennis
over de islam onder jongeren. Hierbij wordt samengewerkt met professionals als wijkagenten,
docenten, jeugdwerkers en leerplichtambtenaren, maar ook met vrijwilligers-organisaties.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Het gemeentelijk niveau is dé plek waar landelijk beleid wordt omgezet in lokale actie. Maar
worden thema'’s als radicalisering en polarisatie ook op lokaal niveau herkend als belangrijke lokale
problemen?

ACB Kenniscentrum verrichtte in 2009 een kort verkennend onderzoek (monitor, zie bijlage 3).
Doel hiervan was onder andere om een indruk te krijgen van de mate waarin er in Noord-Holland
sprake is van radicalisering, polarisatie en discriminatie en in welke gemeenten er op deze terreinen
beleid en projecten worden ontwikkeld. Uit het onderzoek bleek dat de meeste jongerenwerkers,
politie en migrantenorganisaties zich zorgen maken over een toename van spanningen tussen
bevolkingsgroepen. Hoewel een meerderheid van de gemeenten aangaf dat zij onvoldoende beeld
van polarisatie in hun gemeente, gaf tegelijkertijd 75% van de gemeenten aan dat er geen sprake
is van polarisatie tussen groepen in hun gemeente. In enkele gemeenten gaven besturen aan zich
zorgen te maken over radicalisering; deze gemeenten hebben ook besloten beleid te ontwikkelen.

Een vergelijkbaar resultaat leverde een behoeftenonderzoek uit 2007 van het COT (Instituut voor
Veiligheids- en Crisismanagement) op.'%? Van de 75 ondervraagde gemeenten gaven 27 gemeenten
aan dat ze incidenteel te maken hebben gehad met incidenten op het gebied van polarisatie. Vijftien
gemeenten maakten melding incidenteel te maken te hebben (gehad) metradicalisering. Slechts enkele
gemeenten stelden dat er regelmatig sprake is van polarisatie of radicalisering. 27 gemeenten gaven
aan te maken te hebben met rechtsradicalisering en acht gemeenten met islamitische radicalisering.

Het Verweij-Jonker instituut interviewde in 2008 vertegenwoordigers van zes gemeenten.'® Uit het
onderzoeksrapport bleek dat gemeenten liever spreken over ‘tegenstellingen’ en ‘spanningen tussen
bevolkingsgroepen’ dan over ‘polarisatie’. Ook werd de nuancering gemaakt dat er niet alleen sprake
is van tegenstellingen en spanningen tussen autochtonen en allochtonen maar ook tussen jong en
oud, oudkomers en nieuwkomers in een wijk en tussen allochtone bevolkingsgroepen onderling. Naast
(inter)nationale oorzaken werden op buurtniveau conflicterende leefstijlen en overlast als de primaire
oorzaken voor spanningen genoemd.

Ook in deze gemeenten is in de regel geen specifiek beleid voor de aanpak voor ‘polarisatie’. De
aanpak van spanningen tussen bevolkingsgroepen is volgens geinterviewden indirect onderdeel van
regulier beleid. Wel is volgens hen de laatste jaren is een accentverschuiving zichtbaar, waarbij meer
aandacht wordt gegeven voor een preventieve aanpak van spanningen tussen bevolkingsgroepen.

102 Zannoni en Van der Varst (2007).
103 Ron van Wonderen en Camiel Magry (2009) Polarisatie en sociaal verfrouwen in de buurt: een oriénterend onderzoek in zes
gemeenten naar de aanpak van polarisatie en sociaal vertrouwen. Rotterdam:Verwey-Jonker Instituut



Moet iedere gemeente een anti-polarisatie en radicaliseringsbeleid voeren?

Nee, niet iedere (deel)gemeente hoeft een beleid te ontwikkelen om polarisatie en radicalisering
te voorkomen. Er zijn veel gemeenten die terecht prioriteit geven aan andere problemen. (Deel)
gemeenten met een grote etnische en religieuze homogeniteit of gemeenten waar extreemrechtse
subculturen afwezig zijn, zullen begrijpelijk hun prioriteiten elders leggen.

Ook is er geen standaardaanpak die voor alle gemeenten van toepassing is. Zo is de problematiek in
een grote stad meestal anders dan in een plattelandsgemeente. De handreiking Terrorismebestrijding
op lokaal niveau geeft het voorbeeld van de zogeheten ‘Lonsdale’-jongeren. Er wordt aangegeven dat
deze jeugdcultuur te vinden is over het hele land, maar zich toch vooral concentreert in de kleinere
steden en dorpen en op VMBO-scholen.'%*

Spanningen in middelgrote en kleine gemeenten

Het is een vaak gehoorde misvatting dat polarisatie en radicalisering typische problematiek is van
de grote steden. Zo zijn er de afgelopen jaren vooral spanningen geweest in kleinere gemeenten als
Culemborg, Ede en Gouda.

Het afgelopen decennium is er ook in veel kleine en middelgrote gemeenten sprake geweest van
brandstichting in moskeeén. Een enkele zoekopdracht op internet levert bijvoorbeeld brandstichtingen
op in Gorinchem (2001), Vianen (2003), Panningen(2004), Uden (2005), Oldenzaal (2005), Vlaardingen
(2006), Huizen (2007 en 2008), Zeist (2009), Zoetermeer (2009, 2x), Drachten en Ede (2009).

Alleen al in de vier maanden na de moord op Theo van Gogh waren 135 moskeeén en 29 islamitische
scholen het doelwit van bedreiging, bekladding, vernieling en brandstichting.

Noord-Holland

In eerder genoemde monitor van ACB Kenniscentrum (zie bijlage 3) wordt verwezen naar onderzoek
van Art. 1 bureau discriminatiezaken Noord-Holland Noord uit 2007 waaruit bleek dat in 17 van de 26
gemeenten in Noord-Holland Noord sprake was van overlast door zogenaamde Lonsdale-jongeren.
Ook wordt verwezen naar een vergelijkbaar onderzoek van het ADB Kennemerland. waaruit blijkt dat
in Zwanenburg, Lisserbroek en Abbenes groepen jongeren (totaal 125) rondlopen met extreemrechtse
sympathieén.

Het Noord-Hollands Dagblad berichtte op 29 november 2009 dat de politie in de regio Kennemerland
25 personen in de gaten houdt in verband met radicalisering. Dit blijkt uit een verkennend onderzoek
naar polarisatie en radicalisering van het COT in deze regio. Het gaat om moslimradicalen, links- en
rechts-extremisten en vermoedelijke dierenactivisten. Nadrukkelijk werd hierbij vermeld dat het om
verdachten gaat en niet om schuldigen.

Uit de ACB-monitor bleek verder dat er in de gemeente Hoorn een actieve kern van ongeveer 20
jongerenis van de Hizbut Tahrir. Ditis een internationale, soennitische organisatie die vertegenwoordigd
is in meer dan 40 landen die streeft naar één islamitische staat of kalifaat. De gemeente is met deze
groep in dialoog gegaan.

104 De Vries (2006).

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en partiipatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Toch betreffen meldingen van overlast in de provincie Noord-Holland vooral extreemrechts en in enkel
geval dierenactivisten. Volgens de eerder genoemde monitor van ACB Kenniscentrum zijn interventies
in de provincie Noord-Holland daarom tot nu toe nog niet nodig geweest voor moslimradicalen; die
vorm van radicalisering beperkt zich tot de fase van ‘interesse voor’ extremistisch gedachtegoed.
Wel maken drie gemeenten melding van min of meer radicaliserende groepen, het gaat hierbij om
moslims (2 keer) en extreemrechtse jongeren.

Voorbereid zijn op sociale calamiteiten is een must

Het is voor de meeste gemeenten vanzelfsprekend om zich voor te bereiden op calamiteitenplan die
het gevolg zijn van natuurrampen of rampen die het gevolg zijn van ongelukken bij een bedrijf waar
bijvoorbeeld gewerkt wordt met explosieve of chemische stoffen. Voor dergelijke gevallen ligt in de
meeste gemeenten een rampenplan klaar, waarin duidelijk staat wie wat en wanneer moet doen. Met
deze plannen zijn niet alle rampen te voorkomen, maar wel kan de schade erdoor beperkt worden.

Een vergelijkbaar plan voor sociale calamiteiten hebben de meeste gemeenten echter niet. Wanneer
in een willekeurige gemeente een steekpartij plaats vindt tussen leden van twee verschillende etnische
of religieuze groepen, kan het voor een gemeente bijzonder nuttig zijn een plan te hebben liggen om
verdere escalatie te voorkomen. Evengoed is het zinvol een beroep te kunnen doen op een netwerk
van figuren en organisaties die hierbij ondersteunend kunnen zijn en is het nuttig om als gemeente
specifieke indicatoren te monitoren die kunnen duiden op maatschappelijke onvrede in een gemeente
of een specifieke buurt. Onder andere ACB Kenniscentrum ontwikkelt hiervoor enkele instrumenten.

Gemeenten: signaleren en regierol

Door een netwerk op te bouwen en te onderhouden kunnen polarisatie en radicalisering vroegtijdig
worden gesignaleerd. Het zijn instrumenten voor gemeenten die een anti-radicalisme beleid voeren
om invulling te geven aan de zogenaamde signalerings- en regierol. Gemeentes dienen te faciliteren
en een draagvlak te creéren onder betrokkenen om radicalisering te bespreken en tegen te gaan.
Ter voorkoming van radicalisering richten veel gemeenten zich op het aanhalen en versterken van
contacten met verschillende groepen in de samenleving en dan voornamelijk met jongeren.

Dit wordt onder meer vormgegeven door:

. het stimuleren van de dialoog tussen bevolkingsgroepen,
. het organiseren van voorlichtings- en debatbijeenkomsten,
. het versterken van maatschappelijke binding en actief burgerschap door het gezamenlijk

organiseren van activiteiten.

Andere voorbeelden die in de handreiking ‘Terrorismebestrijding op lokaal niveau’ van het NCTb
worden genoemd ter voorkoming van radicalisering zijn:

. Jongeren trainen in democratisch leiderschap en coachen op de arbeidsmarkt.
. Voorlichtingsbijeenkomsten op scholen en training van docenten.

. Bestrijden van discriminatie op de arbeidsmarkt en in de horeca.

. Inzetten van positieve rolmodellen.

. Initiatieven om schooluitval tegen te gaan.

. Stimuleren van stageplaatsen.

. Lokaal preventief jeugdbeleid.

. Faciliteren en stimuleren van initiatieven gericht op integratie.

. Bevorderen van interetnische en interreligieuze dialoog op lokaal niveau.'®

105 NCTb, Handreiking terrorismebestrijding op lokaal niveau (2006).



Uit het eerdergenoemde onderzoek van De Vries blijkt dat de meeste gemeenten zich concentreren
op het signaleren en het nemen van preventieve maatregelen om radicalisme en radicalisering te
voorkomen.

Netwerken

De signaleringsfunctie wordt door gemeenten grotendeels op dezelfde manier vormgegeven.
Gemeentes kunnen niet zonder een breed netwerk van organisaties: migrantenorganisaties,
middelbare scholen en ROC’s, ambulant jeugd & jongerenwerk, politie en justitie. Ook moskeebesturen
en gezondheidszorg (onder meer huisartsen, GGD, maatschappelijk werk en thuis- en kraamzorg)
zijn soms in het netwerk opgenomen. De gemeente heeft in het netwerk meestal een regisserende,
codrdinerende, ondersteunende of faciliterende aard.

In een zogenaamd casusoverleg van het netwerk wordt informatie gedeeld en gecombineerd. In
sommige gemeenten (Amsterdam, Rotterdam) krijgen leden uit het netwerk training aangeboden om
signalen beter te kunnen herkennen.

Kennis verzamelen en delen

Enkele gemeenten hebben speciaal rondom het onderwerp radicalisering een informatiehuishouding
opgezet die de volgende taken heeft: kennisvergaring, monitoring, signalering en advisering. Vanuit
de informatiehuishouding worden bijvoorbeeld trainingen gegeven aan professionals en vrijwilligers
om hen beter bekend te maken met het fenomeen radicalisering. Ook wordt geprobeerd de
meldingsbereidheid onder betrokken partners te vergroten en adviseert de informatiehuishouding
bepaalde actoren. Samen bepalen zij waar specifieke aandacht naartoe moet gaan.'®

Vervolgacties

Nadat gemeenten signalen hebben opgevangen, moet beslist worden of er vervolgacties komen. Soms
worden één-op-één coaches ingezet om jongeren, waarvan het vermoeden bestaat dat zij mogelijk
af zullen glijden of zullen radicaliseren, terug op het rechte pad te krijgen. Indien er sprake is van
strafbare feiten, wordt de verantwoordelijkheid van de gemeente naar politie en justitie verschoven.

Amsterdam bijvoorbeeld

De Amsterdamse aanpak is vastgelegd in de in november 2007 gepresenteerde notitie Amsterdam
tegen radicalisering. Het Amsterdamse beleid baseert zich vooral op het in 2006 gepresenteerde
onderzoeksrapport Radicaliseringprocessen: waarom moslimjongeren in Amsterdam radicaliseren
van het Instituut voor Migratie en Etnische Studies (IMES) van de Universiteit van Amsterdam.

Het IMES adviseerde in dit rapport onder andere te investeren in het vergroten van het politieke en
maatschappelijke vertrouwen van jongeren en het vergroten van hun religieuze weerbaarheid. Ook
benadrukte het IMES de noodzaak om moskeeén te ondersteunen bij de aanpak van radicalisering en
werd belang gehecht aan het zichtbaar maken van de diversiteit van de islam.

Het IMES adviseerde verder voor een brede aanpak te kiezen die niet alleen gericht is op radicalisme,
maar ook op het wegnemen van de voedingsbodem ervan. Hierdoor kunnen maatregelen die op het
eerste gezicht andere doelen dienen zoals bijvoorbeeld integratie, participatie, cohesie en binding ook
van belang zijn voor het tegengaan van radicalisering. Ook het tegengaan van rechtsradicalisering
maakte deel uit van de aanpak.

106 De Vries (2006).

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en partiipatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Amsterdam onderscheidt drie doelgroepen en drie aangrijpingspunten, die met elkaar zijn
verbonden.

1. Degenen die radicaliseren of een radicaal gedachtegoed actief verspreiden, moeten de-
radicaliseren. Op hen is een curatieve aanpak van toepassing, waarbij gepoogd wordt deze
personen weer positief aan de samenleving te verbinden.

2. De ‘zoekenden’ moeten weerbaar worden gemaakt. Voor hen geldt een preventieve aanpak om
ze weerbaarder te maken tegen negatieve invloeden en radicale gedachten.

3. Voor degenen die geraakt worden door negatieve ontwikkelingen die hun binding met de
samenleving aan kunnen tasten, moet de voedingsbodem voor onvrede worden verkleind.
Deze aanpak richt zich op alle Amsterdammers en legt veel accent op wederzijdse tolerantie en
acceptatie.

Ondersteuning

Het voorkomen van radicalisering en polarisatie is een nog relatief nieuw beleidsterrein. Er is nog
niet veel onderzoek naar het onderwerp gedaan, er is weinig bekend over de omvang van het
probleem en er zijn een beperkt aantal good practices bekend. Uit het behoeftenonderzoek van COT
Instituut voor Veiligheids- en Crisismanagement blijkt dan ook dat er veel behoefte bestaat aan het
uitwisselen van kennis- en informatie. Er is dus behoefte aan meer kennis over de thematiek en de
aanpak. Kennisoverdracht kan gebeuren in de vorm van een handreiking of formats die handvatten
geven voor signalering door eerstelijinswerkers (0.a. jongerenwerkers en docenten) en het digitaal
ter beschikking stellen van kennis, cursussen, trainingen en meer. Het gaat daarbij niet zozeer om
vuistdikke, ontoegankelijk rapporten, maar meer op handzame, in onderwerp opgeknipte en praktische
handleidingen.

Hoewel de behoefte aan kennis in de vorm van formats, indicatoren en handreikingen begrijpelijk is,
moet tegelijkertijd worden benadrukt dat er voor de aanpak geen kant-en-klare oplossingen zijn. ledere
gemeente kent zijn eigen sociaaleconomische en politieke omgeving en omstandigheden. Daarnaast
zijn er maar weinig methoden die geévalueerd en getoetst zijn en copy-paste in een andere sociale
omgeving toepasbaar zijn. Movisie verrichtte in 2008 een verkennende studie naar sociale interventies
op het terrein van radicalisering en culturele spanningen. Hierin werd onder andere geconcludeerd:
“Het reservoir van concrete methoden waaruit werkers kunnen putten is beperkt. Daar komt bij dat
veel van de huidige methoden op het terrein van radicalisering en culturele spanningen - en die zijn
opgenomen in deze verkenning - niet altijd even helder zijn omschreven. Niet elke methode voldoet
aan een aantal basiscriteria zoals een weldoordachte opzet (bijvoorbeeld een heldere doel-middelen
formulering), bronvermelding of een duidelijke uiteenzetting van een systematische manier van
handelen om een bepaald doel te bereiken. (..) Verreweg de meeste methoden die zijn opgenomen in
dit rapport zijn evenwel niet geévalueerd. Met name vanuit wetenschappelijke hoek gaat nog weinig
aandacht uit naar de bewijsvoering over de effectiviteit van methoden of beleidsmaatregelen. Daar
komt bij dat evaluaties van sociale interventies in Nederland overwegend kwalitatief van aard zijn of
zich vooral richten op een beoordeling van de uitvoering van de interventie.”'”” In hoofdstuk 7.2. over
de rol van het welzijnswerk wordt uitgebreider op dit rapport ingegaan.

107 Lub (2009).



De grote gemeenten stuiten bij de uitwerking van het beleid vaak op de kaders van de wet- en
regelgeving, die het bijvoorbeeld moeilijk maken persoonsgegevens zo lang als noodzakelijk geacht
te bewaren of uit te wisselen met andere gemeenten en instanties. Ook blijkt het in de praktijk soms
moeilijk een modus vivendi te vinden om enerzijds samen te werken met religieuze organisaties
en tegelijkertijd de scheiding tussen kerk en staat te handhaven. Hierop komen we in de volgende
paragraaf terug.

Inhoudelijke ondersteuning en advies aan gemeenten
Er zijn inmiddels verschillende instellingen die gemeenten ondersteunen bij het ontwikkelen van
beleid.

Handreiking VNG

Het COT, Instituut voor Veiligheids- en Crisismanagement, schreef in opdracht van de Vereniging
Nederlandse Gemeenten (VNG) twee handreikingen voor gemeenten, die samen een toolkit vormen.
Deze toolkit moet gemeenten helpen bij het in beeld brengen van de situatie in de eigen gemeente:
in hoeverre is er sprake van mogelijke polarisatie en/of radicalisering? Ook worden er in de toolkit

handvatten aangereikt voor samenwerking met belangrijke partners.
De toolkit bestaat uit twee aparte boekjes, deel 1 Tegengaan van polarisatie (juni 2008) en deel 2

Tegengaan van radicalisering (juni 2008). De boekjes zijn te vinden op de website van de VNG.'%®

Nuansa

Nuansa is het Kennis- en Adviescentrum Polarisatie en Radicalisering dat formeel onder het ministerie
van Binnenlandse Zaken valt, maar is uitbesteed aan het Amsterdamse adviesbureau Radar Advies.
Op de website van Nuansa staan wetenschappelijke onderzoeken, lokale en nationale beleidsstukken,
handleidingen voor de praktijk en links. Nuansa verstrekt informatie over alle typen radicalisering
en polarisatie, zoals extreemrechts, islamistisch radicalisme en dierenrechtenactivisme. Ook is er
aandacht voor (interetnische) spanningen, incidenten met jongerengroepen en conflicten tussen
bevolkingsgroepen.

ACB Kenniscentrum

ACB Kenniscentrum adviseert gemeenten, instellingen en migrantenorganisaties in de provincie Noord-
Holland over beleid en projecten om radicalisering en polarisatie te voorkomen. ACB Kenniscentrum
kan hierbij onder andere een beroep doen op haar kennis van (inter)nationaal onderzoek en haar
ervaringen met de uitvoering van het preventieve plan van aanpak Radicalisering in het Amsterdamse
stadsdeel Oost/Watergraafsmeer (Weerbaar Oost, bijlage 4) en het project Voorkomen is Beter dan
Genezen van moskeeén die zijn aangesloten bij de Raad van Marokkaanse Moskeeén Noord-Holland
(RvM). (zie bijlage 5)

In opdracht van de provincie Noord-Holland zetten ACB Kenniscentrum en lokale vestigingen van Art.1
een provinciale kenniskring polarisatie, radicalisering en discriminatie op. Ook wordt een provinciale
monitor polarisatie, radicalisering en discriminatie ontwikkeld. In de zomer van 2009 is hiervan een
eerste versie verschenen (zie bijlage 3).

108 http://www.vng.nl/eCache/DEF/80/340.html.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



]
-
a
€
o
E
X
)
x
o
ks
<}
L
£
6
)
o
L
ke
o
2

Deel || Heft beleid ! I

6 Scheiding tussen kerk en staat en de samenwerking met moskeeorganisaties

Samenwerken met moskeeorganisaties?

Moskeeorganisaties en de vaak aan deze organisaties gelieerde stichtingen, zouden een belangrijke
rol kunnen spelen bij het tegengaan van vormen van islamitische radicalisering, dus: ondersteun
moskeeén in de omgang met radicaliserende jongeren en leer docenten en moskeebesturen hoe zij
radicalisering kunnen herkennen en hoe ze ermee om kunnen gaan zodat jongeren zo min mogelijk
afgestoten worden.

Datschrevenonderzoekers Jean Tillie en Marieke Slootmanvan hetIMES ineenadvies aan de gemeente
Amsterdam. Toch is in diverse Nederlandse gemeenten samenwerking met moskeeorganisaties een
gevoelige kwestie. Hieraan ligt vaak de principiéle vraag ten grondslag in hoeverre samenwerking met
deze organisaties op gespannen voet staat met de scheiding tussen kerk en staat.

Waar de Nederlandse overheid in Uruzgan geld investeert in het opknappen van moskeeén om de
hearts and minds van de Afghaanse moslims te winnen, is de overheid binnen Nederlandse grenzen
huiverig om samen te werken met moskeeorganisaties. Waar het eerste wordt verantwoord met
‘pragmatische redenen’'%?, gebeurt het tweede niet wegens ‘principi€le bezwaren’. De scheiding tussen
kerk en staat blijkt een lastige horde bij het ontwikkelen van een effectief beleid om radicalisering te
voorkomen.

Discussie is weer actueel door grotere rol islam in Nederlandse samenleving

De discussie over de scheiding van kerk en staat is bij wijze van spreken van alle tijden, maar gaat
de laatste jaren vooral over de plaats van de islam in de Nederlandse samenleving. Daarbij bestaat,
simpel gesteld, een spanningsveld tussen enerzijds Nederlanders die moslim zijn en anderzijds een
steeds grotere groep Nederlanders die niet (meer) geloven. De eerste groep wil zijn godsdienst zoveel
mogelijk in vrijheid kunnen beleven, de tweede groep wil zo min mogelijk beperkt worden door de
religie van anderen en wil religie daarom zoveel mogelijk buiten het publieke domein houden. Hierbij
wordt dan vaak gewezen naar het beginsel van de scheiding van kerk en staat, dat in Nederland al in
1795 door de Fransen formeel werd geregeld. In dit spanningsveld wordt opnieuw de scheiding van
kerk en staat vastgesteld, wat lokaal verschillend kan uitpakken.

Scheiding Kerk en staat is religie uit de publieke sfeer?

In tegenstelling tot wat vaak wordt gedacht betekent het principe tussen de scheiding van kerk en
staat niet dat de overheid en de publieke ruimte, zoals bij de Franse laicité, volledig a-religieus zijn.
Nederland kent bijvoorbeeld een bede na de troonrede, de tekst “God zij met ons” op de euro en
het ambtsgebed in sommige gemeenteraden. De scheiding van Kerk en Staat betekent ook niet dat
politici en politieke partijen zich niet mogen laten inspireren door een religie.

109 Aldus minister Van Middelkoop in HET Reformatorisch Dagblad, 30 maart 2007.



Wat houdt het beginsel van scheiding van kerk en staat in?

De scheiding van kerk en staat is het product van een lange historische en institutionele ontwikkeling.
Het beginsel is niet letterlijk in de Grondwet opgenomen, maar is een afgeleide van andere
rechtsbeginselen, waarvan het recht op gelijke behandeling (van personen en groepen) en de
vrijheid van godsdienst de belangrijkste zijn. Bij die laatste vrijheid gaat het dan onder andere om de
gewetensvrijheid, uitingsvrijheid en de vrijheid om een godsdienst alleen of samen met anderen in de
openbaarheid te belijden.

De scheiding van kerk en staat is een theoretisch beginsel waarvan de praktische uitwerking in de
tijld en per plaats kan verschillen, afhankelijk van het politieke en maatschappelijke krachtenveld. In
Nederland wordt dit krachtenveld, zoals hierboven geschetst, bepaald door de opkomst van zowel de
islam als het secularisme.

Het is over het algemeen geen discussiepunt dat de scheiding van kerk en staat betekent dat er
in de verhouding tussen kerk en staat geen institutionele zeggenschap over en weer mag zijn.
De overheid mag de staat volgens eigen inzichten, zonder zeggenschap van de kerken inrichten.
De kerken zijn op hun beurt vrij van overheidsinmenging bij de vormgeving van hun kerkelijke
organisatie en in de aanstelling van hun functionarissen.

Ook mag er geen rechtstreekse inhoudelijke zeggenschap zijn. De overheid mag zich
niet met de geloofsleer bemoeien en kerken hebben geen formele positie in de publieke
besluitvormingsprocedure.

Neutraal overheidsbeleid

Scheiding van Kerk en Staat betekent in Nederland ook dat er sprake moet zijn van een
neutraal overheidsbeleid. Hieronder wordt een beleid verstaan dat verschillende geloofs- en
levensbeschouwelijke tradities in evenredigheid tegemoet komt. ‘Voor elke gulden aan openbaar
onderwijs ook een gulden aan (goed) christelijk onderwijs,” zo klinkt het. Hierbij wordt vaak een
beroep gedaan op Artikel 6 van de Grondwet, waarin staat dat ieder het recht heeft zijn godsdienst
of levensovertuiging, individueel of in gemeenschap met anderen, vrij te belijden.

Staatsrechtgeleerden verschillen echter wel van mening over de interpretatie van dit artikel.
Sommigen, waaronder Hirsch Ballin vinden dat dit verder strekt dan het louter waarborgen van
de godsdienstvrijheid. Zij vinden dat dit grondrecht ook een sociale component heeft, namelijk dat
iedereen, ook de sociaal-economisch zwakkere, volledig van zijn godsdienstvrijheid moet kunnen
genieten. Dit kan volgens hen betekenen dat er op de overheid een beroep wordt gedaan om
voorzieningen te treffen om de godsdienstvrijheid te garanderen.

cheiding kerk en staat in een globaliserende wereld

De discussie over de scheiding tussen kerk en staat vindt plaats in wereld waarin de positie van
de staat is veranderd door globalisering, migratie en de opkomst van nieuwe media. Hierdoor
kunnen religies zich gemakkelijker transnationaal organiseren. Religieuze bewegingen hoeven zich
niet veel meer van nationale grenzen aan te trekken. Dit maakt de scheiding van kerk en staat
gecompliceerder. De Nederlandse overheid kan met een beroep van de scheiding van kerk en staat
besluiten zich afzijdig te houden van islamitische organisaties, maar dat betekent niet dat landen als
Turkije of Marokko zich ook afzijdig houden van de islamitische groeperingen in Nederland. Even
goed bemoeit het Vaticaan in Rome zich overigens met katholieke predikers.

Ay
&

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist I I -

Deel 11 Het beleid H I



]
-
a
€
o
E
X
)
x
o
ks
<}
L
£
6
)
o
L
ke
o
2

Deel || Heft beleid ! I

Subsidie geven aan moskeeorganisaties?

De discussie over de scheiding van Kerk en Staat spitst zich in de praktijk vooral toe op de rol van
de overheid. In welke mate kan een staat zich met een religie bemoeien? De overheid ondersteunt
verschillende zorg- en welzijninstellingen op religieuze grondslag voor hun maatschappelijke
activiteiten. Denk hierbij bijvoorbeeld aan het Joods Maatschappelijk Werk of het Leger de Heils,
Youth for Christ en het Scharlaken Koord. Kan een lokale overheid dan ook financiéle steun geven
aan religieuze organisaties als moskeeorganisaties?

Het geven van financiéle ondersteuning aan (activiteiten van) religieuze organisaties ligt in Nederland
gevoelig. In 1983 kwam er een eind aan de financiéle staatsteun aan kerken met de invoering van de
Wet beéindiging financiéle verhouding tussen Staat en Kerk. Toch besteedt de Nederlandse regering
zoals eerder aangegeven ontwikkelingsgeld aan de bouw of reparatie van moskeeén in Uruzgan;
ook worden kerkelijke gebouwen zoals de Portugese synagoge in Amsterdam met staatssteun
gerestaureerd als beeldbepalend monument en besloot de provincie Noord-Holland in 2008 tot
subsidiéring van de bouw van een nieuwe synagoge in Amsterdam.

Volgens de staatscommissie Hirsch Ballin (1988) betekent de scheiding tussen kerk en staat niet
dat de staat geen steun kan verlenen aan “geestelijke genootschappen, mits de organisatorische
en de belijdenisvrijheid wordt gerespecteerd, de genootschappen op gelijke voet worden behandeld
en de overheid zich onthoudt van maatregelen die ertoe strekken een bepaalde godsdienstige of
levensbeschouwelijke richting te bevorderen ten koste van andere richtingen.”''®

De Vereniging Nederlandse Gemeenten (VNG) organiseerde op 1 april 2009 een conferentie over
Religie en publiek domein, de relatie tot gemeentelijk beleid’.''! Tijdens deze bijeenkomst liet Kees-Jan
de Vet, lid van de directieraad van de VNG, weten dat religieuze kanalen behulpzaam kunnen zijn waar
gemeenten willen communiceren met groepen die via de geéigende kanalen moeilijk bereikbaar zijn.
Minister Ter Horst van Binnenlandse Zaken, liet via haar secretaris-generaal Roos van Erp-Bruinsma
weten dat de scheiding van kerk en staat geen waterscheiding is. De overheid moet volgens haar
beperken tot faciliteren en mag geen partij kiezen voor een bepaalde religieuze stroming. Subsidiering
is mogelijk wanneer het bijdraagt aan de verwezenlijking van overheidsdoelen.

Amsterdamse notitie: inclusieve en compenserende neutraliteit

In juni 2007 werd bekend dat de gemeente Amsterdam middels het erfpacht een lening had
gegeven aan de Turkse stroming Milli Gériil], onder andere om te voorkomen dat Milli GériI, voor
de financiering van de bouw van de Westermoskee een beroep zou doen op geldschieters uit het
buitenland. Een meerderheid van de Amsterdamse gemeenteraad sprak zich vervolgens uit tegen
overheidsbemoeienis met de religieuze koers van een organisatie en het gemeentebestuur werd in
een motie van de PvdA gevraagd om in haar contacten met religieuze organisaties vooral het middel
van de dialoog in te zetten. Diezelfde gemeente Amsterdam ondersteunde overigens destijds nog wel
het islamitische debatcentrum Marhaba, dat aanvankelijk vooral als doel had de totstandkoming van
een Europese (liberale) islam te stimuleren.''

110 Shadid en Van Koningsveld (1990).
RN VNG (2009)
112 Onder druk van de publieke opinie en de discussie over de Westermoskee, kwam in de loop van de tijd het accent steeds

minder te liggen op de islam als religie maar werd gesproken over “het cultuurgoed van de islam” en “de islkam
als beschaving en niet als religie” (zie ook Marhaba-voorzitter Allas op 1 december 2006 in Trouw, http://www.frouw.nl/krante
narchief/2006/12/01/2301364/Cenfrum_voor_islam_als_beschaving.html).



Naar aanleiding van de moeilijkheden die ontstonden rond de financiering van de Amsterdamse
Westermoskee en de financiering van het project Marhaba, heeft het Amsterdamse college van B&W
een toegankelijke notitie opgesteld over de scheiding van kerk en staat.

In de notitie wordt een onderscheid geintroduceerd tussen exclusieve neutraliteit, inclusieve neutraliteit
en compenserende neutraliteit. Van exclusieve neutraliteit, waarbij religie niet wordt toegestaan
in de publieke sfeer, is in Nederland geen sprake. In Nederland domineert het inclusief neutrale
overheidsbeleid, waarbij de overheid verschillende geloofs- en levensbeschouwelijke tradities in
evenredigheid tegemoet komt. Deze interpretatie van het beginsel van de scheiding van kerk en staat
verzet zich niet tegen financiéle banden tussen kerk en staat. Het kan voorkomen dat de overheid
extra faciliteiten biedt, zolang de overheid zich maar neutraal opstelt en opereert binnen de grenzen
van het gelijkheidsbeginsel en niet één religieuze groep voortrekt.

Volgens de Amsterdamse notitie kan de overheid in Nederland ook kiezen voor een compenserende
visie op neutraliteit. In dat geval kan de overheid een bepaalde religieuze groep meer ondersteunen
dan een andere, bijvoorbeeld wanneer er sprake is van bijzondere omstandigheden of van een
historische of structurele ongelijkheid die rechtgetrokken dient te worden. Subsidiéring van (de
activiteiten van) moskeekoepels en/of (migranten)kerken zijn volgens het Amsterdamse college een
instrument in deze maatschappijvisie om ongelijkheid weg te nemen en iedereen, ongeacht religieuze
of levensbeschouwelijke achtergrond volwaardig deel te laten nemen aan de samenleving.

In haar notitie geeft het Amsterdamse gemeentebestuur aan in principe te kiezen voor een inclusief
neutraal overheidsbeleid, maar bij wijze van uitzondering wil de gemeente ook de mogelijkheid hebben
om te kiezen voor de compenserende visie op neutraliteit. In dat geval is (extra) subsidiéring van
bijvoorbeeld islamitische organisaties mogelijk.

Meer overheidsbemoeienis met de islam

Maurits Berger ziet het Amsterdamse beleid als onderdeel van een trend waarin sprake is van een
toenemende overheidsbemoeienis met de islam als religie. In dat verband verwees hij in een artikel
in het NRC ook naar de bemoeienis met de islamitische inspraakorganen en het overheidsoptreden
in Amsterdam en Rotterdam tegen radicalisering van moslimjongeren. Berger meent dat er sprake is
van een verschuiving van de grens tussen kerk en staat; een verschuiving die volgens hem in deze
tijd past en in deze omstandigheden nodig is.''

113 Het arfikel is online te lezen op het Allochtonenweblog:
http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2008/07 /amsterdam-schen.html

Ay
&

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist I I -

Deel 11 Het beleid I I



radicaal orthodox extremist

Deel || Het beleid !

7 Moskeeén

71 Geschiedenis, rol en functie

Vanaf het begin van de jaren ‘70 zijn migranten zich onder meer gaan organiseren om gebedsruimten
te realiseren en geestelijke verzorgers (imams en Turkse hoca’s) naar Nederland te halen. De eerste
moskeeverenigingen waren voornamelijk bezig met de geloofsbeleving en weinig gefocust op de
Nederlandse samenleving. Ze draaiden op de giften en inzet van de leden, die als vrijwilliger aan de
slag gingen. Maar toen duidelijk werd dat het verblijf in Nederland een permanent karakter kreeg,
gingen ook de religieuze organisaties zich meer richten integratie in de Nederlandse samenleving.
De organisaties die zich van oudsher vooral bezighielden met het religieuze domein, wonnen vanaf
het einde van de jaren tachtig aan kracht door hun grote achterban, het vermogen om de onderlinge
loyaliteit en verbondenheid in veel gevallen op vrijwillige basis om te zetten in concrete hulpverlening
en hun vermogen om op basis van donaties en contributies zelf hun broek op te houden.'

Inmiddels zijn er 400-475 moskeeén (lang niet alle moskeeén zijn als zodanig geregistreerd) en
moskeeorganisaties in Nederland, die volgens het Sociaal Cultureel Planbureau (SCP) door ongeveer
éénderde van de in Nederland woonachtige moslims worden bezocht. De Turken hebben relatief en
absoluut de meeste organisaties, waarvan het merendeel federatief is georganiseerd op basis van
de verschillende stromingen binnen de Turkse islam. Een deel is gelieerd aan Diyanet, het Turkse
Directoraat voor Godsdienstzaken, dat waakt over de gematigde ‘Turks-islamitische synthese’.
Andere belangrijke stromingen zijn de politiek-religieuze en internationaal georiénteerde Milli Gorur,
de slleymancilarbeweging en de liberaal-sji'itische alevieten.'”

De Marokkanen hebben minder organisaties en slechts een beperkt aantal federaties, waarvan de
Unie van Marokkaanse Moskee Organisaties Nederland (UMMON) de grootste is.''¢

De World Islamic Mission (WIM) is de grootste Surinaams-Pakistaanse moslimorganisatie in Nederland.
Deze beweging kent mystieke leermeesters, waarvan de in Pakistan woonachtige Maulana Ahmad
Noorani de belangrijkste is.

Rol en functie van de moskee

Een moskee is in sommige gevallen uitsluitend een gebedshuis voor moslims, waar zij samenkomen
om te bidden onder leiding van een imam, maar de moskee heeft door de veranderde omstandigheden
(blijvende vestiging, gezinsvorming- en hereniging en het wegvallen van de arbeidersverenigingen)
de laatste jaren steeds vaker allerlei cultureel-maatschappelijke, educatieve en recreatieve taken en
functies uit te voeren.

114 Butter, Hemmes, Van Oordt (2006).

115 De Islamitische Stichting Nederland (ISN) overkoepelt de groofste groep van samenwerkende moskeeén in Nederland en be-

heert de moskeeén die door plaatselike moskeestichtingen aan haar zijn overgedragen. De ISN valt onder het van het Turkse Directoraat

voor Geloofszaken (Diyanet).

De Stichting Islamitisch Centrum is een Turkse, mystiek-religieuze beweging die zich sterk heeft laten inspireren door Suleyman Hilmi

Tunahan, een leermeester in de Nagshbandi Sufi-orde. De aangesloten islamitische centra bieden naast een gebedsruimte meestal ook

onderwijs en de grofere beschikken over een internaat. Deze stroming leidt haar eigen voorgangers op.

Milli GorGrl is een religieus politieke beweging uit Turkije en heeft haar Europese hoofdkantoor in het Duitse Keulen. De religieuze voor-

gangers van Milli Gorill hebben meestal een opleiding in Turkije gehad, soms aangevuld met een studie in de Arabische wereld. De

Federatie van Alevitische Gemeenschappen in Nederland (FAGN) of HAK-DER vertegenwoordigt de alevieten, een Turkse minderheids-

groepering, die meestal wordt beschouwd als een tak van de sjiitische islkam, maar door sommige alevieten juist wordt aangeduid als een

culfurele, humanistische stroming met vooral historische banden met de islam. De religieuze voorgangers van de alevieten heten geen

imams, maar dede’s. Hun rol is in vergeliking met die van de imams beperkt. Zie ook: De imam en de dede (2007).

116 Lees voor een uitgebreide beschrijving van alle islkamitische stromingen in Nederland Van mat tot minaret van Nico Landman
(1992).



Financiering

De religieuze activiteiten worden betaald uit collectes en giften van de achterban.'” Ook beschikken
sommige moskeeén over een kleine winkel waarvan de inkomsten (ten dele) ten goede komen aan
bijvoorbeeld het onderhoud van de moskee.

De niet-religieuze activiteiten in en rond moskeeén worden meestal geinitieerd en georganiseerd door
aan de moskee gelieerde jongerenverenigingen of sociaal-culturele stichtingen. Met deze verenigingen
of stichtingen hebben de moskeeén de mogelijkheid naar buiten te treden als een migrantenorganisatie
zonder te veel nadruk te leggen op de religieuze achtergrond en het biedt bovendien de mogelijkheid
subsidie aan te vragen voor de maatschappelijke en sociaal-culturele activiteiten die in de moskee
plaatsvinden. Activiteiten die een bijdrage leveren aan de integratie of inburgering van de doelgroep
komen in aanmerking voor overheidssubsidie.

In gesprekken die we gevoerd hebben met een aantal imams en bestuursleden over radicalisering
en de plannen van de overheid daaromtrent komt geen eenduidig geluid. De betrokkenen zijn het
onderling niet eens over financiering door de overheid van dergelijke projecten in samenwerking met
de moskee. Waar de één stelt: “Liever niet, want wie betaalt, die bepaalt”, zegt de andere duidelijk:
“Door het organiseren van allerlei sociaal-culturele activiteiten voor jongeren in moskeeén weet de
moskee wat er leeft onder jongeren. Dat is erg belangrijk. De overheid zou dit moeten stimuleren door
te professionaliseren en te financieren.” En: “Ja graag, kwaliteit kost geld”.

Activiteiten gericht op maatschappelijke participatie

Ongeveer 80% van de moskeeorganisaties ontwikkelt activiteiten die gericht zijn op maatschappelijke
participatie. De activiteiten van deze organisaties zijn vergelijkbaar met die van andere, niet religieuze
migrantenorganisaties. Dat blijkt uit het ACB-onderzoek Pijlers voor Bruggenbouwers naar de
activiteiten en ondersteuningsbehoeften van migrantenorganisaties.''®

Onderzoekers van stichting Oikos berekenden in 2009 dat het geldbedrag dat door activiteiten van
moskeeén wordt uitgespaard aan kosten voor tal van instellingen ruim € 150 miljoen euro per jaar
bedraagt.'”

In het rapport ‘Laat het van twee kanten komen’ worden de maatschappelijke activiteiten van de
moskee ingedeeld in drie categorieén. Ze zijn gericht op de emancipatie van de achterban (voorlichting,
activiteiten ter versterking van de identiteit), gericht op participatie in de Nederlandse samenleving
(inburgering, huiswerkbegeleiding, computercursus, arbeidsbemiddeling) en/of gericht op integratie
(interreligieuze dialoog, lid van overlegstructuren, debatten). De (maatschappelijke) activiteiten worden
vaak georganiseerd in samenwerking met andere organisaties.

17 Er doen wel verhalen de ronde dat moskeeén steun krijgen van rijke oliesjeiks uit de Golfstaten. Zo bleek in februari 2007 uit

een uifzending van Reporter dat de Essalam moskee in Rotterdam wordt gebouwd met een donatie van 4 miljoen van de steenrijke sjeik
Rashid al Maktoum uit Dubai. Dergelijke giften kunnen verklaard worden uit de islamitische plicht geld te geven aan de armen (zakaat).
Rijke moslims uit de olielanden willen op deze manier hun arme geloofsbroeders in Nederland ondersteunen. Een voorwaarde voor de
zakaat is, dat de verstrekker van de zakaaf zich niet bemoeit met de wijze waarop met het geld invulling wordf gegeven aan de beleving
van de islam. Indien dit wel gebeurt, zou de religieuze waarde van de zakaat verdwijnen. In de praktijk is dit natuurlijk lastig te controleren.
Men kan zich bovendien ook indirect met de inhoud bemoeien, bijvoorbeeld door als extra gift gratis boeken te leveren met een be-
paalde inhoud. Diyanet, het Turkse ministerie van Religieuze Zaken heeft een goede controle, omdat zij zelf boeken verspreid, de inhoud
van preken kent en sommige radicale literatuur zelfs censureert. Toch gaan er van minder fransparante organisaties ook verhalen dat

op deze manier invloed wordt gekocht op het beleid van een Nederlandse moskee of dat aangrijpen om hun versie van de (radicale)
islam te verspreiden. Zo lang er niet meer duidelijkheid bestaat over de (on)waarheid van deze verhalen, heeft het weinig zin hierover te

speculeren.
118 Butter, Hemmes, Van Oordt (2006)
119 Van der Sar, Lombo -Visser en Boender (2009) Moskeeé&n gewaardeerd; Een onderzoek naar het maatschappelik rendement

van moskeeén in Nederland, Utrecht: Oikos.

dB

kenniscentrum

voor emancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Deel 11 Het beleid H



radicaal orthodox extremist

Deel 1| Het beleid l

De moskee is ook een plek voor scholing, meestal in de weekenden. Er worden lessen gegeven in het
Arabisch en er zijn koranlessen voor kinderen. Doel is de cursisten, meestal uit het basisonderwijs, wat
van de cultuur of taal van het herkomstland (van ouders) bij te brengen. In sommige moskeeén wordt
een breder palet aan cursussen aangeboden, die gericht zijn op de onderwijs- en arbeidsparticipatie
van de bezoekers van de moskee. Zo wordt er in verschillende moskeeén huiswerkbegeleiding
aangeboden en in sommige gevallen zijn er ook cursussen die bedoeld zijn om de maatschappelijke
participatie van vrouwen te bevorderen. Aandacht is er eveneens voor sport, excursies en voorlichting.
Ook ontwikkelen enkele moskeeén activiteiten speciaal voor ouderen en zijn er een paar Turkse
moskeeén waaraan internaten voor kinderen zijn verbonden.

De rol van de imam

De imam houdt zich primair bezig met religieuze activiteiten. Hij gaat voor in gebed en houdt - in
ieder geval op vrijdag - een preek. Hij houdt zich ook bezig met andere religieuze taken die het
leiden van een gewone geloofsgemeenschap met zich meebrengt, zoals alle rituelen rond geboorte,
huwelijk en overlijden. Sommige imams treden daarnaast ook op als reisleider tijdens de bedevaart
naar Mekka.'?

De imam wil graag zo goed mogelijk verschillende (religieuze en andere) vragen vanuit de achterban
beantwoorden en problemen oplossen. De moeilijkheid die imams hierbij ervaren is dat vragen in een
Nederlandse context staan. Een mooi voorbeeld hiervan is de vraag: “mogen mijn kinderen meedoen
met het Sinterklaasfeest?” Veel imams weten niet altijd wat ze met deze vragen aanmoeten.

Door de Nederlandse maatschappij wordt de imam soms gezien als iemand die bruggen kan bouwen
tussen de geloofsgemeenschap en de Nederlandse samenleving. Welmoet Boender die in 2007
promoveerde op de maatschappelijke rol van de imam, stelt dat deze rol behoorlijk wordt overschat.
Er bestaat wel een beeld van de ‘ideale imam’, die bruggen bouwt tussen de weinig geintegreerde
geloofsgemeenschap en Nederland, maar dat beeld komt niet overeen met de werkelijkheid. De
overdracht van religieuze waarden en normen wordt bijvoorbeeld ook steeds meer gedaan door een
intellectueelreligieus kader, waaronder islamitische studentenverenigingen.

Deimamis nietmeer de enige bron vaninformatie, mensen gaan ook veel zelf op zoek in boeken, internet
en via televisiesjeiks. Boender stelt dat Nederlanders imams misschien ook zien als maatschappelijk
leider, maar dat imams zichzelf toch vooral als religieus leider zien. Zij voelen zich verantwoordelijk
voor hun achterban en willen hier graag op inspelen, maar zijn hier niet altijd toe in staat.'?’

Probleem is ook dat de meeste imams in het buitenland hun opleiding hebben gehad en weinig
kennis hebben van de Nederlandse samenleving. Vanaf het begin van de jaren 90 wordt daarom
al gesproken over de wenselijkheid van in Nederland opgeleide imams. Lang na het uitkomen van
het rapport Imamopleiding in Nederland: kansen en knelpunten, dat Nico Landman op advies van
toenmalig staatssecretaris Netelenbos van OC&W al in 1996 schreef, publiceerde de Adviescommissie
imamopleidingen in 2003 het rapport Imams in Nederland: wie leidt ze op?'?? Hierin werd onder
andere geconcludeerd dat het moeilijk was om voldoende draagvlak voor de opleidingen te creéren
door onderlinge verdeeldheid en geringe organisatiegraad. Eén voor de gehele moslimgemeenschap
aanvaardbare opleiding is volgens de Adviescommissie een onhaalbare zaak wegens de onderlinge
diversiteit. Realistischer is daarom een opleiding per godsdienstige richting of groepering binnen de
islam. De commissie beval aan dat de overheid een beleid zou ontwikkelen waarin elk initiatief tot
opleiding vanimams dat pastin de integratiedoelstelling, maar niet is voorzien in de onderwijswetgeving,
financieel kan worden gefaciliteerd.

120 De imam en de dede (2007).
121 NRC Handelsblad, 13-11-2007: ‘Invioed imam op moslims overschat' en W. Boender, Imams in Nederland, een impressie op:
www.fiwi.ugent.be/cie/CIE/boender2.ntm.



Inmiddels zijn erin Nederland drie imamopleidingen. Aan de Universiteit van Leiden hebben ze gekozen
voor het duplex-ordo model: een wetenschappelijke opleiding tot islamoloog wordt gecombineerd met
een strikt gescheiden opleiding bij een religieuze instelling. Aan de Vrije Universiteit geldt de simplex
ordo en vallen de wetenschappelijke en religieuze opleiding wel samen in één traject en aan de
Hogeschool InHolland in Diemen kun je op hbo-niveau een opleiding tot imam en geestelijk verzorger
krijgen. ledere opleiding is verbonden met andere religieuze (koepel)organisaties.

Wie betaalt straks de polder-imam?

Het is overigens zeer de vraag hoeveel in Nederland opgeleide imams daadwerkelijk aan het werk
zullen gaan in Nederlandse moskeeén. Het salaris van de imam zal in veel moskeeén moeten worden
opgebracht door de moskeebezoekers, waaronder veel werkloze of arbeidsongeschikte mannen van
de eerste generatie. Het salaris van een imam is daardoor laag, zeker voor iemand met een HBO of
academische opleiding. Ondere andere vanwege dit salaris heeft de functie van imam geen hoge
status. Voor veel moskeeen gaat daarom de volgende paradox op: om meer jongeren te trekken,
zullen ze Nederlandse sprekende imams moeten aanstellen, maar om die imams te kunnen betalen
zullen ze meer, hoger opgeleide en vaak beter betaalde jongeren moeten trekken.

Moskeebesturen

Over de rol van de imam bestaan verschillende verwachtingen. Dit geldt ook voor moskeebesturen.
De moskeeén worden vaak geleid door mannen van de eerste generatie die lang niet altijd over de
daarvoor benodigde kennis en vaardigheden beschikken. Dat er relatief weinig jongeren bestuurslid
zijn, komt volgens enkele bestuurders in het onderzoek ‘Laat het van twee kanten komen’, omdat
jongeren geen vrijwilligerswerk willen doen.'? Uit de interviews met (jongere) moskeebestuursleden
blijkt dat zij hier een andere mening over hebben. Zij stellen dat het voor de tweede generatie moeilijk
is zich te mengen in de besturen die voor het grootste gedeelte uit eerste generatie bestaan.

“De eerste generatie is wantrouwend ten opzichte van de tweede generatie en heeft starre interpretaties
van besturen. Nieuwe frisse plannen van jonge bestuursleden worden niet gehonoreerd.”*

De oudere moskeebestuurders herkennen op hun beurt het probleem, maar zijn bang de trouwe
(eerste generatie) achterban van zich te vervreemden wanneer jongeren het overnemen. Bovendien
hebben jongeren een andere, meer Nederlandse wijze van besturen. Jongere bestuurders zijn minder
vaak aanwezig in de moskee en maken meer gebruik van moderne communicatiemiddelen.

De laatste jaren komen er hier en daar moskeeén die door jongeren worden geleid. De Amsterdamse
Poldermoskee is hiervan de bekendste.

123 Driessen, Van der Werf en Boulal (2004) en De imam en de dede, ACB Kenniscentrum, 2007.
124 Arts (2007).

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Deel 11 Het beleid H



radicaal orthodox extremist

Deel || Het beleid l

7.2 Actor in het maatschappelijk middenveld?

In onderzoek van Canatan e.a. (2003) wordt gesteld dat moskeebesturen de contacten met de
overheden als ‘matig’ ervaren. Dit wordt verder gespecificeerd als: Er wordt laat of helemaal niet
gereageerd op subsidieverzoeken en ambtenaren hebben volgens de moskeebesturen te weinig
kennis van en begrip over de islam. Op hun beurt vinden ambtenaren vaak dat moskeebestuurders
weinig kennis hebben van procedures en regelgeving. Ook vinden zij dat moskeebestuurders zich
onvoldoende aan de afspraken houden.'? Driessen e.a. (2004) geven juist aan dat de relatie tussen
moskee en overheid door moskeeén als goed wordt ervaren. Hier wordt wel de opmerking bijgemaakt
dat dit onvoldoende wordt uitgedrukt in financiéle steun. Ook voelen moskeeén zich te weinig erkend
als officiéle gesprekspartner voor de overheid. De overheid wordt in de quickscan aangeraden om
structureel overleg te starten met verschillende moskeeén. Er kan in die overleggen gekeken worden
naar de mogelijke rol van moskeeén in actuele maatschappelijke vraagstukken.'?

Canatan e.a. (2005) stellen dat 78% van alle moskeeén enige relatie heeft met gemeenten. Van hen is
eenderde ontevreden over die relatie. Die onvrede komt voort uit het gevoel van ongelijkwaardigheid.
Moskeeén hebben het idee instrumenteel ingezet te worden ten behoeve van de integratie, terwijl zij
zelf niet kunnen meepraten of hun idee over integratie kenbaar kunnen maken. Een aanbeveling van
Canatan is om de relatie tussen moskee en overheid gelijkwaardiger te maken. Een aanbeveling van
Pels e.a. (2006) die hierop aansluit, is dat netwerkvorming tussen moskeeén en hun omgeving goed
zou zijn.'?

7.3 Wat kan de moskee doen tegen radicalisering?

Ali Belhaj, voorzitter van de El Islam-moskee in de Haagse Schilderswijk verklaarde in een interview
in 2005 met het blad Zorg en Welzijn dat zijn moskee zich verre wil houden van elke vorm van
radicalisme. Belhaj wijst de jongeren met extreme ideeén de deur, belt bij incidenten prompt de pers
en meldt ze zo nodig bij de burgemeester. ‘We willen hier geen radicale jongeren. Hier mag je bidden,
maar niet in het geheim extreme zaken bespreken. Jongeren die geen begrip hebben voor de islam,
die allerlei kwesties op een hoop gooien - politieke problemen in het Midden-Oosten, persoonlijke
problemen, bepaalde interpretaties van de islam - en vervolgens de Jihad prediken, die willen we
hier niet.’ Belhaj informeerde daarom meteen de media en de politie toen een groep jongeren een
actie begon om Jihad-literatuur in de bibliotheek van de moskee te krijgen. Ahmed Marcouch, destijds
woordvoerder van de Amsterdamse moskeekoepel Ummao, denkt dat het verstandiger is om met
radicaliserende jongeren in debat te gaan. De moskee moet geen controle-instituut worden, maar een
veilige plaats blijven voor bezinning, vindt hij.'?®

125 Canatan et al. (2003).
126 Driessen, Van der Werf en Boulal (2004)
127 Canatan et al. en Pels et. al. (2006)

128 http://www.zorgwelzijn.nl/dossiers/id20105-



De imams en bestuursleden van moskeeén waarmee is gesproken, zijn in meer of mindere mate allen
bezig met het fenomeen radicalisering. Zij beschouwen het als hun ‘'morele plicht’ om radicalisering
te voorkomen. Bovendien vinden zij dat de islamitische gemeenschap en moskeeén er niet bij gebaat
zijn als er in Nederland nog een extremistisch incident zou plaatsvinden vanuit islamitische hoek.

Ook hebben zij wel ideeén over hoe ermee om te gaan. Moskeeén kunnen, volgens henzelf een
aantal dingen doen om radicalisering te voorkomen en eventueel processen van radicalisering om
te keren. Met de stelling dat te weinig jongeren nog naar de moskee gaan om Uberhaupt vanuit de
moskee iets voor hen te kunnen betekenen, zijn veel moskeeén het niet eens. Jongeren komen nog
steeds naar de moskee en bezoeken ook de maatschappelijke activiteiten die in de moskee worden
georganiseerd. Doordat jongeren bij deze activiteiten aanwezig zijn, verklaren de bestuurders van de
moskee voor een belangrijk deel te weten wat er speelt bij de jongeren. Vaak is het zo dat jongeren
naar de moskee moeten gaan van hun ouders, of ze willen of niet. Contact met hen maken is voor de
moskee dus geen opgave.'?

Als jongeren niet direct worden bereikt, bestaat altijd de mogelijkheid hun ouders aan te spreken. Op
die manier worden jongeren indirect bereikt. Dat moskeeén worden benaderd om samen te werken
wordt door de bestuurders en andere vrijwilligers als iets positiefs gezien. Toch plaatsen sommigen
daarbij wel een kritische kanttekening:

“Moskeeén zijn slechts één actor in het veld, er zijn ook scholen, buurthuizen en zo. De rol die de
moskee kan spelen, moet niet overschat worden. De verwachtingen die de overheid nu heeft van
moskeeén zijn niet realistisch.”3°

Hieronder een aantal kernactiviteiten van de moskee, die volgens geinterviewden zelf een bijdrage
(zouden kunnen) leveren ter preventie van radicalisering.

1) contact onderhouden met jongeren is een belangrijke taak van de moskee. Een imam heeft hierin
een grote rol. Moskeebesturen moeten dan wel zorgen voor een goede imam. Dat wil zeggen een
imam die een degelijke theologische opleiding heeft afgerond, maar die ook de Nederlandse context
goed kent en het liefst ook de taal spreekt. De imam moet op zijn minst de taal van de jongeren
spreken, op eenzelfde niveau.

2) de imam kan jongeren ook corrigeren. Jongeren hebben volgens de bestuurders vaak weinig
theologische kennis. Een imam kan hier op inspringen en met theologische kennis en bronnen deze
interpretatie bijstellen. Dit kan ook gebeuren door andere geleerden dan de imam, die bijvoorbeeld
voor een lezing in de moskee worden uitgenodigd. Een interactieve lezing is volgens de bestuurders
de beste manier, aangezien men dan ook veel hoort over wat er onder de jongeren leeft en gedacht
wordt.

“Imams zijn niet altijd even capabel. Jongeren zijn soms overtuigd dat zij meer kennis hebben dan de
imam.”

en: “Jongeren moeten een plek krijgen waar ze deze gedachtes uit kunnen spreken, ook als hun
denkbeelden extreem zijn.”'

129 Dit is zo volgens moskeebesturen zelf, maar zij bereiken uiteraard maar een beperkte groep jongeren, namelik jongeren die zelf
naar de moskee gaan 6f die ouders hebben die naar de moskee gaan.
130 Arts (2007).

131 Idem.

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Deel 11 Het beleid H



radicaal orthodox extremist

Deel || Het beleid H

Veel moskeebestuurders zijn voorstander van een Nederlandse imamopleiding, omdat imams hierdoor
beter op de hoogte raken van de Nederlandse situatie. Ook het taalaspect is belangrijk. Jongeren
die hier geboren zijn, beheersen onvoldoende Arabisch om de nuances van teksten of preken te
begrijpen. Preken in het Nederlands vinden de meeste bestuurders een goed idee om de jongeren te
bereiken. Of de hier opgeleide imams ook voldoende theologische kennis zullen bezitten, wordt door
menig bestuurslid overigens wel betwijfeld.

De imam kan jongeren, maar ook hun ouders en de hele gemeenschap, aanspreken in zijn preken.
In hun preken besteden verschillende imams al aandacht aan maatschappelijke thema’s, zoals
loverboys of eerwraak. Wellicht kan er volgens de moskeebestuurders ook meer aandacht komen
voor radicalisering in preken.

3) jongeren actief betrekken bij activiteiten. Om de generatiekloof binnen de moskee tegen te gaan,
moet volgens de bestuurders geinvesteerd worden in jongeren. Jongeren krijgen nu niet voldoende
kansen zich binnen de moskee te ontwikkelen, zij voelen zich niet meer thuis en richten hun eigen
clubjes op (soms op internet).

Voor de jongeren moeten volgens de bestuurders in de moskee interactieve lezingen worden
georganiseerd. De vrijdagspreek is eenrichtingsverkeer, dan wordt er alleen maar geluisterd. Het is
ook van belang dat jongeren een plek hebben waar zij aan de islam gelieerde onderwerpen kunnen
bespreken. Zij kunnen van elkaars meningen leren en zo ook andere denkbeelden leren respecteren.
Jongeren met radicale denkbeelden worden nu soms de moskee uitgestuurd. Dit gebeurt meestal uit
angst de goede naam van de moskee te verliezen. Moskeeén zouden dit echter niet moeten doen,
tenminste niet om die reden (wel als zij daar eigen, andere redenen voor hebben). De jongeren die
in de moskee komen, kunnen nog aangesproken worden. Bepaalde interpretaties, die zij van internet
halen, kunnen in de moskee (bijvoorbeeld door de imam) weersproken worden.

4) radicalisering signaleren. Omdat jongeren, ook radicale, de moskee bezoeken, is de moskee een
goede plek om ogen en oren open te houden.

‘De moskee moet wel gewoon de politie kunnen bellen, indien zij de situatie niet meer in de hand
hebben, zonder dat zij gelijk als zondebok in de media terecht komen”.'*

Scholen en moskeeén delen veel met elkaar (bijvoorbeeld een grote groep kinderen gaat naar beide
instellingen toe). Het is volgens de bestuurders daarom jammer dat er niet meer wederzijds gebruik
wordt gemaakt van elkaars ervaringen/expertise, ook als het gaat om de zogenoemde ‘hangjongeren’.
Moskeeén hebben het netwerk om jongeren te bereiken, ze kennen de jongeren en jongeren vertrouwen
hen, zodat een aanpak effectiever kan zijn.

Voorbeelden vanuit moskeeén of moskeekoepels

Erzijnislamitische- of moskeeorganisaties die al geruime tijd bezig zijn met het onderwerp radicalisering,
soms bewust, maar vaak ook zonder het als zodanig te benoemen. Moskeekoepels als Milli Goris, de
Unie van Marokkaanse Moskeeén in Amsterdam en Omstreken (UMMAOQ), de Unie van Marokkaanse
Moslimorganisaties in Nederland (UMMON) en de Raad van Marokkaanse Moskeeén Noord-Holland
(RVM) hebben projecten geformuleerd om radicalisering te voorkomen.

In bijlage 5 een beschrijving van één van deze initiatieven, Voorkomen is Beter dan Genezen, dat de
RVM en UMMON samen met ACB Kenniscentrum hebben ontwikkeld. Hieraan nemen 18 Marokkaanse
moskeeen uit Noord-Holland deel.

132 ldem.



8 Onderwijs en welzijnswerk

“Welzijnsinstellingen en scholen onderkennen vaak niet de signalen die wijzen op radicalisering. Als je
gaatpraten, blijkt er vaak meer aan de hand te zijn.” Dat verklaarde de Amsterdamse stadsdeelvoorzitter
Ahmed Marcouch op 28 september 2008 in een interview met het ANP.

Vooral welzijns- en onderwijsinstellingen zijn volgens Marcouch nog te passief. ‘Ik hoor vaak “Bij ons
valt het wel mee” of “Hier gebeurt niks”, terwijl als je gaat praten er toch vaak meer aan de hand blijkt
te zijn.” Scholen zijn bovendien bang voor imagoschade. Ze lossen het liever zelf op, aldus Marcouch.
De stadsdeelvoorzitter geeft het voorbeeld van een jongen die in zijn werkstuk schrijft dat hij hoopt dat
de islam de wereld verovert en dat hij het liefst PVV-voorman Geert Wilders wil onthoofden. De school
heeft de leerling in een paniekreactie geschorst. Volgens Marcouch een volstrekt verkeerde aanpak.
‘Je moet juist de confrontatie aangaan en ideeén van zo iemand in de school aan de kaak stellen.’'?

8.1 Radicalisering in het onderwijs

De afgelopen decennia is er sprake van een toename van het aantal islamitische leerlingen in het
onderwijs. Een groeiende groep jonge moslims in Nederland voelt zich aangetrokken tot orthodoxe
interpretaties van de islam. Tegelijkertijd wordt op sommige scholen vaker melding gemaakt van
interculturele spanningen en polarisatie.

Het onderwijs lijkt de geéigende plek om radicalisering en polarisatie tegen te gaan. Maar scholen
willen niet fungeren als een verlengstuk van justitie en willen niet verantwoordelijk worden gesteld voor
de oplossing van alle maatschappelijke problemen. Scholen willen leerlingen een veilige omgeving
bieden om hun identiteit te ontwikkelen; ze zijn huiverig te spreken over radicalisering, discriminatie
en polarisatie, omdat ze hun goede naam willen behouden en (potentieel) nieuwe leerlingen en hun
ouders niet willen afschrikken.

Radicalisering

Sinds 2005 worden discriminatie en radicalisering gemeld bij vertrouwensinspecteurs. Het gaat hier
om discriminatie naar ras en religieus georiénteerd extremisme. '3 De cijfers van de onderwijsinspectie
geven aan dat op verschillende schooltypes sprake is van incidenten van racisme en discriminatie:
ongeveer 12% in het primair onderwijs, 30% in het speciaal onderwijs en 55-70% in het voortgezet
onderwijs.'3®

133 http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2008/09/marcouch-taboe.html#more
134 Inspectie van het Onderwijs (2007, 2008).
135 Trendanalyse polarisatie en radicalisering 2008.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel 11 Het beleid I



radicaal orthodox extremist

Deel || Het beleid

Volgens het jaarverslag van de onderwijsinspectie 2005-2006 hebben de vertrouwensinspecteurs
dat schooljaar 42 meldingen van discriminatie en drie meldingen van radicalisering behandeld. Het
ging bijvoorbeeld om radicale uitingen van leerlingen en het vertonen van haatvideo’s. Religieus
georiénteerde gedragingen kwamen volgens de onderwijsinspectie vooral voor op scholen voor
speciaal onderwijs, praktijkonderwijs en VMBO. Rond 1-2% van deze scholen gaf aan in 2004/2005
te maken te hebben gehad met religieuze radicalisering. En de cijfers over het schooljaar 2005/2006
bevestigen dit beeld.'* Van rechts-extremisten en van provocaties door ‘Lonsdale-jongeren’ wordt
vooral melding gemaakt in het voortgezet onderwijs.

Wanneer er geen meldingen zijn, betekent dat niet dat er geen sprake is van radicalisering. Uit het
COT-rapport De rol van eersteliinswerkers bij het tegengaan van polarisatie en radicalisering'®’: “Als
men een school vraagt of er sprake is van radicalisering op school, dan is het antwoord in de regel nee.
Tegelijkertijd zijn er leerkrachten in het primair onderwijs die worden geconfronteerd met juichende
kinderen als er ergens in de wereld een aanslag is gepleegd. Andere leerlingen weigeren gehoor te
geven aan een aanwijzing van een leerkracht omdat ‘dat niet mag van de islam’. Van weer andere
leerlingen weten docenten en leerkrachten niet of het nu gaat om het kopiéren van uitlatingen van
oudere broers of zussen of dat er sprake is van werkelijk radicaal gedachtegoed. En dan is er nog de
beroepsethiek die zegt dat een school er niet is om kinderen te stigmatiseren of ‘uit te leveren aan de

L1

snuffelstaat’.

Amsterdams onderzoek
In 2005 liet de gemeente Amsterdam twee onderzoeken uitvoeren om de stemming te peilen op
Amsterdamse scholen voor het voortgezet onderwijs.

Extremisme en radicalisering in het VO

Eén onderzoek werd gehouden onder 239 personeelsleden (leerkrachten) in het onderwijs. De Dienst
Onderzoek en Statistiek van de gemeente Amsterdam onderzocht hoe vaak zij geconfronteerd werden
met extremisme en radicalisering.'*® Hieruit bleek dat bijna de helft (47%) regelmatig geconfronteerd
wordt met radicale uitingen van leerlingen. Dit kwam aanmerkelijk vaker voor op zwarte scholen (61%),
dan op gemengde (46%) of witte scholen (30%). Uitingen gericht tegen Joden of Israél wordt door
31% van de leraren vaak of soms waargenomen, antiwesterse uitlatingen, waartoe ook uitspraken
gericht tegen homo’s worden gerekend, door 29% en het goedkeuren van geweld vanuit islamitische
motieven door 26%. Ook uitingen gericht tegen de democratie en de Nederlandse rechtstaat (21%)
en het dragen van bepaalde kleding, zoals een djellaba, met de bedoeling extreme standpunten uit
te dragen (16%) worden door de leraren waargenomen. Verder maken de leerkrachten melding van
uitingen gericht tegen moslims (18%) en het goedkeuren van politiek geweld vanuit extreemrechtse of
racistische motieven (16%). Ruim een derde (37%) van de leraren wordt geconfronteerd met leerlingen
die gebruik van geweld beschouwen als normaal en geoorloofd gedrag. Tenslotte geeft meer dan de
helft van de leraren (53%) aan hun leerlingen vaak of soms contact met ‘andere’ groepen vermijden
en zich terugtrekken met ‘gelijkgezinden’.

136 Inspectie van het Onderwijs (2007, 2008).
137 COT Instituut voor Veiligheids- en Crisismanagement (2008).
138 Visser en Slot (2005).



Volgens de meeste leraren gaat het hierbij (vooral) om provocerend en puberaal gedrag van leerlingen
(79%); ongeveer 9% meent dat het overwegend reéle opvattingen van leerlingen zijn. Toch maakt
een ruime meerderheid van de leerkrachten (65%) zich min of meer zorgen over de situatie. De
docenten vinden dat ze op moeten treden tegen leerlingen met extreme uitingen en gedragingen
en doen dat meestal (89%) ook, hierbij is opvallend dat vrouwelijke leerkrachten (98%) veel vaker
ingrijpen dan hun mannelijke collega’s (81%). Een deel van de leerkrachten (28%) vindt dat ze
onvoldoende zijn geéquipeerd om in te grijpen. Een vergelijkbare conclusie wordt getrokken door
het Amsterdams Onderwijsadviespunt Radicalisering (AOR): veel docenten weten niet voldoende
van radicalisering en krijgen weinig ondersteuning.' Schoolleiders zouden weinig aandacht willen
besteden aan radicalisering omdat ze bang zijn voor aandacht van de media en een slechte naam
voor hun school.

Interculturele verhoudingen

In hetzelfde jaar, 2005, liet het Amsterdamse College van B&W een quickscan uitvoeren om beter
zicht te krijgen op de interculturele verhoudingen op Amsterdamse scholen voor Voortgezet Onderwijs
(VO) en Middelbaar Beroepsonderwijs (MBO). Belangrijkste conclusie van dat onderzoek was dat
op 21 van de 25 onderzochte scholen sprake is van redelijk tot goede interculturele verhoudingen
tussen leerlingen. De verhoudingen tussen leerlingen van verschillende etnische afkomst zijn op deze
scholen de laatste paar jaar niet veranderd. Toch geven enkele trends uit dit onderzoek reden tot zorg,
net als het hierboven genoemde Amsterdamse onderzoek naar extremisme en radicalisering.

Zo concludeert onderzoekster Eva Klooster dat bij een toenemend aantal Marokkaanse leerlingen
(grove schatting 50%) en in mindere mate Turkse leerlingen de binding met de Nederlandse
samenleving vermindert. Sinds de eeuwwisseling, maar vooral na de aanslagen in New York, voelen
de Turkse en Marokkaanse leerlingen zich minder geaccepteerd in de Nederlandse samenleving.
Vooral Marokkaanse (V)MBO leerlingen uiten steeds vaker antiwesterse denkbeelden en Marokkaanse
jongens doen op alle scholen vaker negatieve uitlatingen over Israél en joden. Klooster maakte
hierbij tegenover het NRC de kanttekening dat als leerlingen zich antiwesters uiten, ze zich niet op
medeleerlingen richten, maar op abstracte noties als de samenleving, de media en de politiek.'*

Veel scholen die werden ondervraagd voor de quickscan, maakten zich zorgen over de algemene
verharding en verruwing in gedrag. Ook maakten docenten zich zorgen over de slechter wordende
verhouding van leerlingen met de Nederlandse samenleving. Er leven anti-Nederlandse sentimenten
en leerlingen vragen aandacht voor discriminatie en intolerantie. Religie, zo stelt een docent op het
VMBO, wordt een veilige haven in een steeds onveiliger ervaren samenleving.

Docenten erkennen ook het bestaan van radicalisering in het onderwijs, hoewel zij het onderling
niet eens zijn over de definitie van radicaal gedrag. Het wordt beschreven als provocerend gedrag,
horend bij de puberleeftijd, maar ook wordt de koppeling met religie gemaakt en een anti-Nederlandse,
antiwesterse houding.

139 Van Eck (2008).
140 Hoe een klein onderzoek naar radicalisering fot te grote conclusies leidt, NRC Handelsblad, 2 juni 2005

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel 11 Het beleid



radicaal orthodox extremist

Deel || Het beleid

Is radicalisering een probleem voor het onderwijs?

Aan het onderwijs wordt een belangrijke functie toegekend om radicalisering te voorkomen. Het
onderwijs moet leerlingen een veilige omgeving bieden om hun identiteit te ontwikkelen. Voor een
leerling kan deze zoektocht naar een identiteit langs grillige paden verlopen. Dit kan gepaard gaan
met gedrag dat door de omgeving als radicaal wordt ervaren, maar dat tegelijkertijd van alle tijden is
en niet verontrustend hoeft te zijn. Het wordt wel problematisch wanneer eigen gedachten leiden tot
de aantasting van de rechten van andere leerlingen en onderwijspersoneel.

Aan het onderwijs de moeilijke taak dit alles in goede banen te leiden en te voorkomen dat het uit de
hand loopt.

Polarisatie

Ook de tegenstellingen tussen groepen jongeren op scholen zijn er altijd geweest. Wat nieuw is,
is dat er de afgelopen decennia sprake is van een forse toename van leerlingen met een andere
etnische achtergrond en een andere huidskleur. Een relatief grote groep van deze leerlingen belijdt
een ander geloof, de islam. Zeker in de grote steden is er sprake van een sterke stijging van het aantal
islamitische leerlingen. Deze leerlingen kiezen vaak bewuster dan hun ouders voor de islam. Het
geloof biedt hen houvast en geeft de mogelijkheid voor een positieve identificatie. Soms leidt de keuze
voor orthodoxe opvattingen ertoe dat leerlingen zich willen afzonderen en niet aan alle activiteiten op
school mee willen doen. Soms gaat het ook gepaard met politieke opvattingen die als antiwesters,
vrouw — of homo-onvriendelijk kunnen worden opgevat.

Dit kan leiden tot spanningen op school. Voor docenten, mentoren en leerlingen kan het soms lastig
zijn met deze leerlingen om te gaan. In hoeverre gaat het om gewoon pubergedrag? Is er sprake van
een ‘islamisering’ van het onderwijs, is dat op één of andere manier bedreigend of is alle aandacht
juist schromelijk overdreven? In hoeverre moet je als school aan de religieuze wensen van leerlingen
voldoen? Moet je als school interculturaliseren of juist nadrukkelijker vasthouden aan Nederlandse
normen en waarden? Moet je meer aandacht besteden aan de islam in het lesprogramma? Wat doe
je als leerlingen geen hand meer willen geven? Wanneer moet je jezelf zorgen maken en ingrijpen? Bij
wie kun je terecht om hulp? In hoeverre is er nu werkelijk sprake van radicalisering in het onderwijs.

Kloof leerlingen-docenten

In verschillende publicaties wordt gewezen op de kloof tussen leerlingen en docenten, die in de grote
steden misschien wel groter is dan ooit. De schoolleiding en een groot deel van het onderwijzend
personeel is autochtoon en meestal seculier. In het rapport Interculturele verhoudingen op
Amsterdamse scholen voor voortgezet onderwijs wordt geconstateerd dat docenten een groeiende
kloof ervaren tussen de denkwijze van henzelf en die van moslimleerlingen. Volgens de docenten
komt dit doordat de leerlingen maatschappelijke onderwerpen vanuit een ander standpunt bekijken en
andere nieuwsbronnen gebruiken.

Over het algemeen hebben de leerlingen een gering historisch besef en vooral Marokkaanse leerlingen
zouden niet gewend zijn om te discussiéren. Een kwart van de leerkrachten raakt gedemotiveerd door
leerlingen die de wereld verdelen in ‘moslims en niet-moslims’ en ‘Marokkanen en joden’.



In het blad Vioscoop verklaart een leerlinge van het Pieter Nieuwland College: “De kloof is te groot
tussen de wereld van de leerling en die van de leraar, en dat maakt de omgang moeilijk”.'*" Ook uit
het onderzoek van Trees Pels'#? wordt deze kloof tussen docenten en vooral allochtone leerlingen
enigszins bevestigd. In een gesprek met Pels, onderzoeker bij het Verwey Jonker Instituut, vertelt zij
dat uit haar onderzoek bleek dat Marokkaanse jongeren door docenten iets negatiever beoordeeld
werden. “Niet zozeer omdat deze jongeren zich zo misdragen, maar omdat de docenten hun gedrag
niet kunnen plaatsen en niet weten hoe zij hiermee om moeten gaan. De kloof lijkt eerder groter te
worden dan kleiner, terwijl er juist nu behoefte is aan overbrugging.” Pels pleit onder andere voor meer
aandacht voor diversiteit, op scholen, maar ook op de lerarenopleidingen en PABO’s.

Interculturalisatie

Een belangrijke verklarende factor voor deviant gedrag van allochtone jongeren wordt vaak gezocht in
het leven tussen of in twee verschillende sociale werelden; die van thuis en school. Uit onderzoek van
Andriessen (Universiteit Utrecht) blijkt dat aanpassing aan de culturele omgeving in combinatie met
een idee van lage acceptatie door de ontvangende samenleving, negatieve effecten kunnen hebben
op individuele inspanningen, c.q. schoolse inspanningen.'*® Volgens Andriessen manifesteert iemand
zich beter in publieke contexten wanneer hij of zij kiest voor een combinatie van cultuurbehoud en
cultuuraanpassing.

Kinderen van allochtone ouders hebben vaak het gevoel dat zij nergens bij horen. Dat blijkt ook
uit het Actieplan Slotervaart.'* Voor (allochtone) kinderen wordt het moeilijker met hun ouders
gemeenschappelijke opvattingen te delen en over religie en samenleving te kunnen praten. De
generatiekloof neemt daardoor alleen maar toe. Dat versterkt de culturele onthechting tussen de
kinderen, hun ouders en de samenleving. Bewust of onbewust gaan de kinderen dan op zoek naar
eigen antwoorden en eigen identiteit.

Het vergt van scholen, en zeker van leerkrachten, dan ook interculturele vaardigheden om deze
kinderen positief te stimuleren en hun eigen identiteit vorm te geven. Leerkrachten lijken de opvatting
te hebben dat allochtone ouders tekortschieten in hun opvoeding en dat zij onvoldoende in staat zijn
hun kinderen goed in het onderwijs te ondersteunen.'* Deze beeldvorming heeft ook een onbedoelde
invioed op de kinderen zelf. Zij zien vaak hun ouders geconfronteerd worden met het miskennen van
hun verantwoordelijkheid en de manier waarop zij negatief benaderd worden.

Uit het onderzoek naar interculturele verhoudingen in het voortgezet onderwijs blijkt dat de interculturele
verhoudingen op een school positief worden beinvioed door een multi-etnisch docentencorps en een
gedegen kennis van docenten van de achtergronden van leerlingen uit etnische groepen. Scholen
zouden daarom moeten streven naar meer multi-etnische docententeams. 46

Islamitische scholen

Op grond van artikel 23 van de grondwet waarin de vrijheid van onderwijs is geregeld, hebben
moslims de mogelijkheid scholen op islamitische grondslag te stichten. Vandaar dat islamitische
scholen deel uitmaken van het Nederlands onderwijsbestel. Dat gaat niet zonder slag of stoot. Het
islamitisch onderwijs staat vaak ter discussie, of het nu gaat over de inhoud van de godsdienstlessen,
onderwijskwaliteit, seksescheiding, segregatie of bestuursperikelen.

141 Citaat van een leerling in Vioscoop, ‘Kloof in het klaslokaal’, Magazine 2008, nummer 26.
142 Pels (2002).

143 Andriessen (2006)

144 Actieplan Slotervaart: het tegengaan van radicalisering 2007.

145 De Ruiter, De Graaf en Maier (2006).

146 Klooster (2005).

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel 11 Het beleid



radicaal orthodox extremist

Deel || Het beleid

Erzijn geen aanwijzingen dat leerlingen op islamitische scholen eerder zouden radicaliseren dan andere
leerlingen. Wel zouden moslimleerlingen zich eerder uitgesloten en niet geaccepteerd kunnen voelen.
Volgens Buijs e.a. is hier sprake van de integratieparadox.'¥ (Moslim)jongeren die een toekomst in
Nederland willen opbouwen, maatschappelijk willen meedoen, goed studeren en Nederlands spreken,
zijn gevoeliger voor discriminatie en uitsluiting. Dit wordt bevestigd door een studie van Entzinger
over integratie van allochtonen.'® Uit deze studie is gebleken dat (moslim)jongeren, ondanks hun
toegenomen integratie, te maken hebben met een groeiende kloof tussen hen en de samenleving.

Edu Dumassy, die onderzoek deed naar islamitische scholen, verklaart de interesse voor deze scholen
ook uit het falende transculturalisatiebeleid op andere scholen. In een column op de onderwijswebsite
Tijm schrijft hij: “Toen ik 10 jaar geleden inviel op scholen in Amsterdam-West, verboden veel scholen
moslimmeisjes om hoofddoekjes te dragen. |k zag vaak hoe moslimouders in gesprekken niet echt
serieus werden genomen laat staan dat ze - behoudens enige uitzonderingen en dan nog vaak bij
problemen - thuis bezocht werden.”'#

In 2007 werd door de AIVD opgemerkt dat de politieke islam op een aantal scholen zijn intrede heeft
gedaan. Dumasy komt in zijn onderzoek Kwaliteitsdilemma’s van islamitische scholen (2008) tot
dezelfde constatering. Hij waarschuwt voor het gevaar dat de scholen in zichzelf gekeerd zullen raken
en eerder de fundamentele waarden en normen van de islam zullen benadrukken dan die van de
Nederlandse democratische samenleving. In zijn boek hekelt Dumasy de incompetente schoolbesturen
van sommige islamitische scholen die te krampachtig met islamkritiek omgaan en te weinig doen om
de kernwaarden van de Nederlandse democratische rechtsstaat op de leerlingen over te brengen.'®

Aanpak

In het actieplan polarisatie en radicalisering 2007-2011 wordt het onderwijs een belangrijke rol
toegekend om te voorkomen dat leerlingen radicale gedachten ontwikkelen. In het actieplan wordt
daarbij verwezen naar het algemene, reguliere beleid op nationaal niveau dat zich niet specifiek richt
op het voorkomen van polarisatie en radicalisering, maar dat wel een belangrijke bijdrage daaraan
levert door mogelijke voedingsbodems voor polarisatie en radicalisering weg te nemen. Het gaat
daarbij bijvoorbeeld om thema’s als het bevorderen van duurzame participatie van jongeren op de
arbeidsmarkt, de zorg voor geschikte stageplekken voor jongeren, het tegengaan van voortijdig
schoolverlaten, het bevorderen van economische, maatschappelijke en politieke participatie van
jongeren, burgerschap en sociale integratie als kerndoel in het onderwijs, opvoedingsondersteuning
en het tegengaan van discriminatie en jeugdcriminaliteit.

Naast het algemene, reguliere beleid, voert de overheid volgens het Actieplan polarisatie en
radicalisering 2007-2011 ook specifiek beleid op nationaal niveau. Dit beleid richt zich op het zo goed
mogelijk faciliteren van de lokale aanpak én op beleid dat op nationaal niveau ingezet wordt. Tot
de beleidslijnen behoren het vergroten van de weerbaarheid en binding aan de samenleving van
individuen en groepen en hun omgeving (ouders/opvoeders etc.) en het vergroten van competenties
van het lokaal bestuur en professionals die veel met jongeren en jongerengroepen werken.

147 Buijs, Demant, & Hamdy (2006).
148 16Etzinger & Dourleijn (2008).
149 http://www.tijm.nl/rubriek1/column_dumasy.htm.

150 Dumasy, E. (2008). Kwaliteitsdilemma'’s van islamitische scholen. Amsterdam: SWP.



Hierbijwordt gedachtaan hetbevorderen van de kennis en vaardigheden van democratisch burgerschap
onder jongeren die zich aangetrokken voelen door rechtsextremisme of islamitisch extremisme.
Ook wordt belang gehecht aan het betrekken van ouders via onderwijs, inburgeringtrajecten en
opvoedingsondersteuning bij de maatschappij en de ontwikkeling van hun kinderen. Daarnaast dienen
ouders te leren om het gesprek aan te gaan met kinderen die zich aangetrokken voelen tot radicaal
gedachtegoed.

In de Voortgangsrapportage Actieplan Polarisatie en Radicalisering 2008 worden enkele concrete
projecten genoemd die in dit kader gefinancierd worden. Denk hierbij aan een stageproject met Politie
Haaglanden, gericht op allochtone VMBQO’ers en MBO’ers. Ook ontwikkelt de KPC-groep een toolkit/
handboek voor het onderwijs waarmee docenten en directies beter in staat zijn te herkennen en te
handelen. Het Kennis- en Adviescentrum voor het onderwijs is nog niet van de grond gekomen. Het
beoogde centrum heeft zich teruggetrokken. Wel worden in samenwerking met het onderwijsveld
kennisnetwerken opgericht voor uitwisseling van informatie over good practices.

Amsterdam

In 2006-2007 werd als pilot gestart met een Amsterdams Onderwijsadviespunt Radicalisering (AOR).
Scholen maakten echter te weinig gebruik van hetAOR. Docenten maken zich wel zorgen over bepaalde
radicale uitspraken van leerlingen, maar schoolleiders zijn bang voor negatieve aandacht voor hun
school. Volgens de AOR speelt de grootse media-aandacht hierbij een rol. In de eindrapportage van de
AOR wordt de aanbeveling gedaan scholen aanvullende informatie te verschaffen over radicalisering.
Ook wordt gesteld dat er een onderwijsaanbod moet worden ontwikkeld rond sociale veiligheid en
actief burgerschap. Docenten moeten beter getraind worden om radicalisering te herkennen. Op de
site van schoolenveiligheid.nl staan tips voor lesmateriaal.'*!

Het AOR is inmiddels ondergebracht bij Veilig in en om Scholen (VIOS) dat in 2001 is opgericht. Het
VIOS ondersteunt en adviseert Amsterdamse scholen op het gebied van sociale veiligheid. Bij het
VIOS-netwerk zijn zeventig Amsterdamse scholen voor voortgezet onderwijs aangesloten. Sinds het
schooljaar 2008/2009 werkt VIOS ook voor het primair onderwijs.

Tot slot

Sinds 2005 zijn erinitiatieven opgezet en mogelijkheden gecreéerd voor het onderwijs om radicalisering
te voorkomen.'>? De overheid en de gemeentes proberen de scholen te stimuleren een rol te nemen in
de aanpak van radicalisering binnen het onderwijs en hier en daar gebeurt dat ook.

Uit het COT-onderzoeksrapport (2008) blijkt dat veel scholen worstelen met de vraag of zij een
rol hebben bij het tegengaan van radicalisering.'>® Het is voor veel scholen een moeilijk grijpbaar
onderwerp. Wanneer is radicaal gedrag gezond pubergedrag, wanneer is er sprake van orthodoxie en
wanneer van extremisme? Radicalisering is moeilijk te herkennen.

151 Rapportage adviespunt radicalisering; zie www.schoolenveiligheid.nl/aps/School+en+Veiligheid/themas/%.

152 Eck, van S. (2008) Hoe te herkennen en fe handelen? Radicalisering in het klaslokaal. Amsterdam: Centrum voor Nascholing
Amsterdam.

153 COT Instituut voor Veiligheids- en Crisismanagement (2008), De rol van eerstelijnswerkers bij het tegengaan van polarisatie en

radicalisering. Van ‘Ogen en oren’ naar ‘het hart’ van de aanpak. Den Haag: COT.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en partiipatic

radicaal orthodox extremist

Deel 11 Het beleid



radicaal orthodox extremist

Deel || Het beleid

Daarnaast stuit vooral de vraag om een signalerende rol te vervullen diverse leerkrachten tegen de borst.
Zij ervaren het melden van radicalisering als in strijd met het geven van de les en de beroepsethiek.
Het leidt tot dubbele rollen: die van vertrouwenspersoon en (verlengstuk van) gezagsdragers. Volgens
sommige docenten en scholen hoort de aanpak van radicalisering primair bij justitie.'** Zij kunnen
daarbij verwijzen naar de aanbevelingen uit het rapport van de commissie Dijsselbloem'>®, waarin
wordt gesteld dat de politiek terughoudend moet zijn om maatschappelijke problemen bij het onderwijs
neer te leggen.

Er heerst daarnaast een taboe op het onderwerp waardoor niet elke docent erover wil praten. Tenslotte
is het volgens velen niet duidelijk wat er van hen verwacht wordt. Er is wat betreft de omgang met
radicaliserende leerlingen sprake van een zekere handelingsverlegenheid van leraren.'* Tijdens een
conferentie over orthodoxie in het onderwijs die door ACB Kenniscentrum met de Stichting voor Kennis
en Sociale Cohesie werd georganiseerd pleitte pedagoog Henk Blenkers voor meer aandacht voor de
pedagogische rol van een docent.'” Een docent moet niet alleen socialiseren, maar ook emanciperen.
Volgens Blenkers dienen docenten radicaal gedrag niet te snel te veroordelen, maar moeten ze zich
openstellen voor de gedachten en normeringen die achter dat gedrag liggen. Docenten moeten zich
bewust zijn van hun eigen sociale omgeving en hun eigen dominante kaders en macht. Ze moeten de
bereidheid tonen niet alleen te leren over, maar ook van religies. Het is volgens hem van essentieel
belang voor een leraar om transparant te zijn en eerlijk te zijn over wat hem/haar zelf raakt. Open en
authentiek zijn impliceert ook dat een leraar aandacht heeft voor transculturaliteit. Meer aandacht
voor interculturalisatie tijdens de opleidingen en meer multi-etnische docententeams zouden hierin
verbetering kunnen brengen.

8.2 Welzijnswerk

Ook voor het welzijnswerk liggen er bij het tegengaan van radicalisering veel taken, denken
verschillende deskundigen. “Als jongeren met zichzelf in de clinch liggen, door discriminatie, gebrek
aan werk of frustraties die kunnen leiden tot radicalisering, dan moet je een netwerk hebben in de
hulpverlening,” zei Ahmed Marcouch in februari 2005 in een interview met Martin Zuithof van het blad
Zorg en Welzijn. Marcouch was destijds woordvoerder van de Amsterdamse moskeekoepel Ummao
en manager Jeugdbeleid in Amsterdam Zeeburg. “Je moet de voedingsbodem weghalen. Je moet
oppassen dat je dat niet meteen criminaliseert door de politie te roepen. Als je dit soort gevallen ziet
in de moskee vind ik het voor de hand liggen dat je kijkt naar de jeugdzorg, werk, onderwijs, coaching
en mentorschap.”

154 Idem.

155 Tijdelijke Commissie Parlementair Onderzoek Onderwijsvernieuwingen (ook wel de commissie Dijsselbloem genoemd) 2008, Tijd
voor Onderwijs. Den Haag: Tweede Kamer

156 Blenkers (2008).

157 Blenkers sprak tijdens de conferentie Tussen orthodoxie en professionaliteit die werd georganiseerd door ACB Kenniscentrum en

SKC op 10 juni 2009.



Mohamed Ajouaou, theoloog en voormalig adviseur bij het welzijnsinstituut Prisma Brabant pleit
in hetzelfde artikel voor meer aandacht in de welzijnssector voor de geloofsbeleving van mensen.
“Welzijn is seculier, geloof hoort bij de kerk en bij de moskee, dat is het idee. Daardoor is er geen
expertise ontwikkeld om bijeenkomsten te organiseren over dit soort thema’s en de maatschappelijke
spanningen die het oplevert. Wat heeft het te maken met identiteit van de jeugd? Die discussie hoef
je alleen maar te arrangeren, je hoeft niet met oplossingen te komen. Je plukt bijvoorbeeld een paar
dingen van internet en vraagt jongeren of ze het er mee eens zijn.”

Voor welzijns- en jongerenwerkers is het belangrijk veel te investeren in de contacten met jongeren.
Ze zouden daarom goed op de hoogte moeten zijn van ontwikkelingen binnen een bepaalde groep
- tenminste, binnen de groepen die ze bereiken. In het COT-rapport De rol van eerstelijinswerkers bij
het tegengaan van polarisatie en radicalisering wordt geconstateerd dat welzijnswerkers vanaf 11
september 2001 te maken hebben gekregen met:

. algemene maatschappelijke verruwing en verharding;

J zorgen over discriminatie waaronder discriminatie van moslims;

. zorgen over interculturele verhoudingen;

. problematiek rond de zogenoemde Lonsdale-jongeren;

. een toegenomen invioed van de factor religie bij moslimjongeren (toegenomen religieus

zelfbewustzijn);
botsingen tussen normen, waarden en culturele verschillen.'®

Volgens het COT hebben welzijnsinstellingen en jongerenwerkers meer behoefte gekregen aan
kennis over culturele en religieuze aspecten, in het bijzonder bestaat behoefte aan kennis over rechtse
subculturen en de belevingswereld van jonge moslims.

Voor een deel van de welzijnswerkers geldt dat zij zelf min of meer een ‘radicale’ achtergrond hebben,
meestal in de kraak- , milieu- of vredesbeweging. Uit hun verleden herkennen ze het wantrouwen
tegen de heersende elites en de overheid. Ze vinden hierdoor zelf niet zo snel iets radicaal wanneer
het een links karakter heeft. Tegelijkertijd hebben ze zelf vaak in het verleden afscheid genomen van
het geloof van hun ouders en hebben moeite zich te verplaatsen in de gedachtewereld van moslims -
voor zover deze groep overigens deelneemt aan het jongerenwerk.

Deze achtergronden maakt het voor welzijnswerkers moeilijker radicalisering te signaleren en - indien
relevant en gewenst - te melden. Uiteraard niet ten behoeve van de eigen interventies, maar wel om
radicalisering te melden bij justitie. Om radicalisering te kunnen signaleren is een vertrouwensrelatie
van belang; het melden van radicalisering wordt in zo’n relatie ervaren als ‘klikken’ of ‘verraad’.

Overdraagbare methoden?

Een van de tips voor achtergrondinformatie over radicalisering in het onderwijs op de site
schoolenveiligheid.nl is de brochure van het NIZW Sociaal Beleid en Verdiwel: ‘Radicaal Jong’. Deze
brochure richt zich voornamelijk op jongerenwerkers. Ga meer de straat op, bezoek scholen en werk
met succesvolle allochtone jongeren. De brochure is opgebouwd rond de volgende vragen:

1. Wat kun je als jongerenwerker doen om culturele spanningen te verminderen?
2. Hoe herken je radicalisering en wat kun je daar dan als jongerenwerker aan doen?
3. Wat doe je als er sprake is van gewelddadige incidenten?

158 COT Instituut voor Veiligheids- en Crisismanagement (2008).

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel 11 Het beleid H



radicaal orthodox extremist

Deel || Het beleid H

Per onderdeel worden tips en praktijkervaringen gegeven. Daarnaast vindt de lezer links naar
websites, informatie over radicalisering en de rol van internet én een aantal uitwerkingen van goede
voorbeelden.

De vraag is in hoeverre elders toegepaste methoden overdraagbaar zijn. Movisie heeft in 2008-
2009 een verkenning uitgevoerd naar sociale interventies op het terrein van radicalisering en culturele
spanningen.'” Deze verkenning leverde 20 voorbeelden op die sociaal werkers in hun werkpraktijk
kunnen toepassen. De interventies gericht op moslimjongeren waren vooral afkomstig uit Slotervaart
en interventies gericht tegen links-radicale jongeren zijn niet gevonden. Movisie concludeerde na de
verkenning onder andere:

- niet methoden, maar richtlijnen zijn in zwang

Er is een beperkt aantal concrete methoden. Bovendien zijn veel van de huidige methoden niet
altijd even helder omschreven. “Niet elke methode voldoet aan een aantal basiscriteria zoals een
weldoordachte opzet (bijvoorbeeld een heldere doel-middelen formulering), bronvermelding of
een duidelijke uiteenzetting van een systematische manier van handelen om een bepaald doel te
bereiken.”

- de omvang van jeugdradicalisme is onduidelijk

Om methoden gericht te kunnen inzetten moeten beroepskrachten een realistische inschatting kunnen
maken van de omvang van het probleem en dat valt niet altijd mee. Van welzijns- en jongerenwerkers
wordt verwacht dat zij met radicaliserende jongeren in contact treden en met hen in gesprek gaan,
maar het is vaak onduidelijk of ze wel over ‘klandizie’ zullen beschikken om deze methoden op toe te
passen.

- Methoden radicalisering: verschillende uitgangspunten en doelstellingen

De methoden hanteren verschillende uitgangspunten en doelstellingen. In het geval van
moslimjongeren bijvoorbeeld, starten sommige interventies sterk vanuit de islam, andere gebruiken
juist de democratische verworvenheden van de seculiere samenleving als richtsnoer, weer andere
methoden proberen via overbruggend contact wederzijds begrip tussen jeugdgroepen te bevorderen.
Het vertrekpunt van een interventie heeft direct invloed op de wijze waarop eventuele effecten worden
beoordeeld. Het is onduidelijk welke uitgangspunten van methoden het meest relevant zijn om jongeren
meer bij de samenleving te betrekken.

- Polarisatie en Radicalisering: twee kanten van dezelfde medaille?

Polarisatie en radicalisering worden vaak in één adem genoemd. Volgens sommigen gaat het om
twee verschillende vormen van jeugdproblematiek. Hoewel het aannemelijk is dat beide processen
elkaar beinviloeden, is een culturele clash tussen jeugdgroepen (polarisatie) wezenlijk anders dan het
vraagstuk van radicalisering.

- Beperkte aandacht voor bewezen effectiviteit methoden

De meeste methoden zijn niet geévalueerd. De evaluaties van sociale interventies zijn in Nederland
overwegend kwalitatief van aard of richten zich vooral op een beoordeling van de uitvoering van de
interventie. Toetsende onderzoeksmethoden lijken op dit moment niet te worden toegepast.

159 Lub (2009).



DEEL Il AANPAK VAN RADICALISERING IN HET BUITENLAND

9 Aanpak van radicalisering in het buitenland

Sinds de aanslagen van 11 september 2001 en de daaropvolgende War on Terror is er wereldwijd
meer aandacht gekomen voor het voorkomen van extremisme en terrorisme. In het bijzonder is er
meer belangstelling gekomen voor islamitisch geinspireerd extremisme.

Verschillende Europese landen hadden al jarenlang ervaring met bijvoorbeeld separatisme (Basken
in Spanje en Frankrijk), religieus extremisme (katholieke en protestanten in Noord-lerland) of links
extremisme (RAF in Duitsland en de Rode Brigades in Itali€). Engeland kent daarnaast al een lange
traditie op het terrein van dierenrechtenextremisme en Duitsland heeft veel ervaring met de aanpak
van rechtsextremisme en extreme uitingen van antiglobalisme.

Islamitisch extremisme is relatief nieuw in de VS en West-Europa, maar kent een langere geschiedenis
in de islamitische landen. In landen als Saoedie-Arabié, Indonesié, Maleisié, Egypte en Singapore
bestaan bijvoorbeeld al enige tijd programma’s deradicaliseringsprogramma’s waarvan sommige met
succes worden toegepast. Het IMES beschrijft een aantal van deze programma’s in de publicatie
Teruggang en uittreding; processen van deradicalisering ontleed (2008).

Om kennis en ervaringen uit te wisselen werkt Nederland in Europees verband aan het EU actieplan
radicalisering en rekrutering uit 2005. In Beneluxverband wordt samengewerkt aan de reductie van
radicalisering door samenwerking bij wetenschappelijk onderzoek, het stimuleren van een pluriform
aanbod over de islam op internet en het opzetten van uitwisselingprogramma’s tussen professionals
(leren van elkaars ervaringen en aanpak). Daarnaast onderhoudt Nederland intensieve bilaterale
contacten met het Verenigd Koninkrijk, Denemarken, Frankrijk, de Verenigde Staten en Canada.'®

In dit hoofdstuk aandacht voor de aanpak van islamitisch extremisme op drie verschillende plekken:

- in Frankrijk waar de aanpak van radicalisering nauw verweven is met de typisch Franse
opvattingen over de scheiding van kerk en samenleving,

- in Marokko waar sinds het aantreden van Mohammed VI democratische hervormingen
op gespannen voet staan met de repressieve wijze waarop orthodoxe groepen worden
aangepakt

- In Engeland waar een veel beperktere scheiding van kerk en staat bestaat dan in
Nederland. De casestudy Birmingham laat zien dat samenwerking met salafistische
groepen en een overheid die zich bemoeit met de invulling van de religie een aanpak is
die vruchten afwerpt.

160 Actieplan Polarisatie en Radicalisering 2007-2011.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland



radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland

9.1 Franse aanpak van radicalisering en extremisme

Islam in Frankrijk achtergrond en feiten

Deislamis in Frankrijk mettussen de 5 en 6 miljoen moslims de tweede godsdienst na het katholicisme.
Meer dan tweederde van de moslims is afkomstig uit de voormalige kolonién van Frankrijk in Noord-
Afrika (uit Algerije, 35%, Marokko 25% en Tunesié 10%). Omdat in Frankrijk het zogenaamde ius solis
geldt'é', hebben migranten van de tweede generatie wel de Franse nationaliteit en migranten van de
eerste generatie meestal niet.

Van de Noordafrikaanse moslims heeft maar een klein percentage een Arabische achtergrond,
80% behoort tot Imazighen of Kabylen. Daarnaast is 9% afkomstig uit Turkije en zijn er kleinere
groepen afkomstig uit Azi€, Afrika en het Midden-Oosten. Tenslotte zijn er tussen de 30.000 en 70.000
bekeerlingen. Jaarlijks bekeren ongeveer 3600 Fransen zich tot de islam. Ter vergelijking: omgekeerd
zijn er 200 a 300 moslims per jaar die katholiek worden. Er is sprake van een grote concentratie van
moslims in de buitengemeenten van de grote steden.

Lang niet alle moslims praktiseren hun geloof ook. Volgens een enquéte (welke?) uit 2006 zou de helft
van de Franse moslims (49%) niet naar de moskee gaan. Maar, het aantal moslims dat zijn geloof ook
echt praktiseert, neemt wel toe. Zo doet nu 88% van de moslims aan de ramadan tegenover 60% in
1989.

Moslimorganisaties in Frankrijk

Het islamitische landschap in Frankrijk kent twee polen: enerzijds de afzonderlijke etnische en
nationale stromingen en anderzijds de groeperingen vanuit een meer universalistische perspectief,
die zijn geinspireerd door de doctrine van de moslimbroeders. Daarnaast zijn er diverse mystieke
broederschappen en groepen, die vooral jonge moslims van Arabische oorsprong trekken.

De etnisch-nationale zijde van het spectrum omvat de Mosquee de Paris evenals de moskeeén van
Evry en Mantes la Jolie. Ook andere belangrijke organisaties die zijn ontstaan tijdens de vroege
jaren 1980 worden gekenmerkt door de nationale herkomst van de personen of groepen die zij
vertegenwoordigen. In 1985 werd de Nationale Federatie van Franse Moslims (FNMF) opgericht.
Deze federatie positioneerde zich als belangrijkste rivaal van de Mosquee de Paris door te pleiten
voor het bevorderen van een Franse islam, bevrijd van de invioed van de landen van herkomst.
Daarnaast is er nog de Unie van Franse Moslims Organisaties.

Er zijn naar schatting 2100 moskeeén in Frankrijk en drie middelbare islamitische scholen. Deze
scholen worden niet door de overheid gesubsidieerd. Dit is het gevolg van de aangenomen wet over
de laicité uit 1905, waardoor alleen het openbare onderwijs door de overheid gesubsidieerd worden.
De moskee in Evry liet in een gesprek weten financiéle steun te ontvangen uit Marokko en van de
lokale overheid. De gedachte achter de subsidie door de gemeente Evry is om het moskeebestuur
weerbaar te maken tegen radicalisering en om moslimfundamentalisten de toegang tot de moskee te
weigeren.'%?

161 Le droit du sol; je krijgt je nationaliteit op grond van het land waarin je geboren bent.
162 Uit interviews met de secretaris van het bestuur van de moskee in Evry en met een docent van het schooltje van de moskee.



Laicité en het hoofddoekverbod
Voor moslims in Frankrijk vormen de Franse wet over de laiciteit, het Europese Recht en de bronnen
van het islamitische recht, waaronder de sharia, de belangrijke juridische referentiekaders.

De hoofddoek heeft in Frankrijk een grote symbolische betekenis gekregen. Het debat over het
dragen ervan op scholen en in overheidsgebouwen woedt in Frankrijk al sinds de jaren tachtig
en werd direct in verband gebracht met de Franse wet over de laicité, die de scheiding van kerk,
staat en maatschappij bepaald. In 2002 besloot president Chirac om een commissie in te stellen
die zich moest gaan buigen over de betekenis van de laicité in de 21¢ eeuw. Eind 2003 publiceerde
de commissie onder leiding van Bernard Stasi haar eindrapport. Hierin werd het belang van de
laicité benadrukt: “De onkerkelijke staat, die garant staat voor de gewetensvrijheid en de vrijheid
van geloof en van meningsuiting, beschermt het individu; staat iedereen toe om al dan niet een
geestelijke of religieuze keuze te doen, van keuze te veranderen of ervan af te zien; zorgt ervoor
dat geen enkele groep, geen enkele gemeenschap aan wie dan ook, met name met het oog op zijn
oorsprong, een confessioneel lidmaatschap of identiteit kan opleggen. Deze eis betreft allereerst de
school. De leerlingen moeten, om tot een zelfstandig oordeel te komen, leren en zich ontwikkelen in
een klimaat van geestelijke rust.” 1

De Commissie Stasi pleitte voor een verbod op het dragen van ‘opzichtige religieuze tekenen’ in
scholen en overheidsinstellingen, zoals een groot kruis, een keppeltje of een sluier. Verder was de
commissie voor godsdienstonderwijs op openbare scholen en het vervangen van twee christelijke
vrije dagen door een joodse en een islamitische feestdag. Deze laatste aanbeveling werd niet
overgenomen, maar er kwam wel godsdienstonderwijs en ook een wet in 2004 tegen het dragen van
‘opzichtige’ religieuze tekens op scholen, waaronder de hoofddoek. De toenmalige Franse minister
van Binnenlandse Zaken, Nicolas Sarkozy, was er niet gelukkig mee. Hij vreesde dat de wet door veel
moslims als een vernederende provocatie zou worden ervaren.

De discussies in Frankrijk over de aanbevelingen van de Commissie Stasi vormden aanleiding voor
een brede discussie over de religieuze identiteit van de Franse burgers en voor onderzoek naar de
opvattingen van moslims over uiteenlopende kwesties.®

Overheidsbeleid: ontwikkeling van een Franse islam

In Frankrijk bestaat een sterker nationaal bewustzijn dan in Nederland. Daar heeft altijd een debat
plaatsgevonden over wat het is om Frans te zijn. Wie lang genoeg in Frankrijk woont en de taal goed
spreekt, wordt gezien als Frans. Voor veel Fransen is Vincent van Gogh bijvoorbeeld een Fransman.
De Franse overheid hecht er veel belang aan dat moslims zich primair Frans voelen en daarna pas
beschouwen als moslims met een eventueel andere etnisch-culturele identiteit; elke vorm van parallelle
samenlevingen op islamitische basis moet voorkomen worden. Hiertoe wordt door de Franse overheid
geinvesteerd in het ontstaan van een ‘Franse Islam’, die ook moet bijdragen aan het voorkomen van
radicalisering.

163 Sylvester Hoogmoed, ‘Frankrijk: scheiding van moskee en staat’, in: De Helling, 2005/4.

164 Brouard en Tiberj (2005). Zo bleek dat 39% van de praktiserende moslims homoseksualiteit verwerpt tegen 21% van de Fransen,
dat 43% voor gescheiden zwemtijden voor vrouwen en mannen is en dat 46% van de moslims antfisemitische denkbeelden
koestert tegen 18% van de Fransen. Over het christendom heeft 80% van de praktiserende moslims in Frankrijk een positieve
mening. De meeste Franse moslims zijn sterk georiénteerd op linkse partijen, maar liefst 52% stemt op sociaal- democraten
(PS ). 5 http://www.islamlaicite.org/article716.html.

radicaal orthodox extremist

Aanpak van radicalisering in het buitenland

Deel 111



radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland

De commissie Stasi had voorgesteld de “neutraliteit” van de overheid vorm te geven door de islam als

gelijkwaardige godsdienst naast het christendom en het Jodendom te erkennen. Hierdoor werd het

mogelijk maatregelen te nemen ter bevordering van een “Franse, gematigde Islam” die past binnen

de uitgangspunten van de Republiek. Dit betekende dat:

o het mogelijk werd de bouw van moskeeén door de overheid te financieren met als doel buiten-
landse financiering tegen te gaan. Er zijn nu meer dan 30 moskeeén in aanbouw'®.

o de mogelijkheid ontstond voor het stichten van islamitische privé (middelbare) scholen. Momenteel
zijn er drie islamitische middelbare scholen;

o in samenwerking met de Islamitische Raad een opleiding voor imams in Frankrijk kon worden
opgezet.

Het was vooral Nicolas Sarkozy die zich hard maakte voor de ondersteuning van de gematigde
moslims. Hoewel hij voorstander is van laicite liet hij weten grote problemen te verwachten wanneer de
overheid zich door daar de nadruk op te leggen onvoldoende zou bekommeren om de naar schatting
vijf miljoen moslims. Sarkozy: “Er is een antiklerikale kern in onze samenleving. Als dit antiklerikalisme
kan samengaan met een vorm van antimoslim racisme, dan worden we geconfronteerd met een
explosief mengsel.” Tegelijkertijd hoopt hij dat het (islamitische) geloof kan voorkomen dat jongeren in
de banlieues volkomen losgeslagen raken en de maatschappij de rug toekeren. “Wat is een gelovige
anders dan iemand die hoopt? In de collectieve dynamiek van een samenleving kan dat een perspectief
bieden op mobilisatie voor het gemeenschappelijke goed en richting geven aan het leven.”"

In 2002 werd onder leiding van de Nicolas Sarkozy de Franse Raad voor het Islamitische Geloof
opgericht; le Conseil frangais du culte musulman (CFCM). Hiermee bracht Frankrijk alle islamitische
stromingen in Frankrijk samen in één bestuursorgaan dat als enige gesprekspartner van de overheid
functioneert. In Nederland is een vergelijkbare vertegenwoordiging nog niet van de grond gekomen.

In vergelijking met Nederland, lijkt het Franse beleid er meer in geslaagd dat moslims zich allereerst
Frans staatsburger beschouwen en daarna pas moslims. In Frankrijk wordt de burger aangemoedigd
zich Frans te voelen en te gedragen. Hoewel de sociale werkelijkheid in Frankrijk anders is, ligt in
Frankrijk in het politieke vertoog de nadruk op één gemeenschap van gelijkwaardige burgers. In
Nederland blijft daarentegen het accent liggen op het anders zijn: je bent en blijft een allochtoon -
een soort tweederangsburger - en wordt nooit een “echte Nederlander”. Toen Franse moslims zich in
september 2004 solidair toonden met twee Franse journalisten die in Irak in gijzeling werden genomen,
werd dit in Frankrijk als een succes van het beleid beschouwd. Deze onvoorwaardelijk solidariteit zou
volgens sommigen zelfs hebben bijgedragen aan de vrijlating van de journalisten.

165
166 Hoogmoed (2005)



Overheidsbeleid ten aanzien van islamitische radicalisering en extremisme

Frankrijk heeft meer dan 30 jaar ervaring met het bestrijden van terrorisme. Aanvankelijk ging het vooral
om strijd die voortkwam uit de dekolonisatie van (vooral) Noord-Afrika. Daarna volgden aanslagen van
de linkse Action Directe, van de separatistische bewegingen van Corsica en Baskenland en aanslagen
die gepleegd werden door de Groupe Islamique Armé (GIA), de militaire tak van het Algerijnse Front
Islamique du Salut (FIS). De bestrijding van deze verschillende terroristische bewegingen heeft er toe
geleid dat in Frankrijk een antiterrorisme beleid is ontwikkeld dat een sterk preventief karakter heeft
en dat ten koste gaat van de individuele vrijheid en privacy van de burgers. Verdachte personen en
netwerken worden nauwlettend gevolgd en preventief uitgeschakeld. Het merendeel van de Franse
burgers lijkt bereid te zijn deze prijs te betalen om de nationale veiligheid te kunnen garanderen.
Volgens de Franse overheid is de methode vruchtbaar. In de jaren ‘90 zijn door het “voortdurend druk
uitoefenen op de verdachten” vier aanslagen verijdeld en ook na 2001 zijn er geen grote terroristische
aanslagen in Frankrijk mee gepleegd.

Sinds 2001 wordt het ‘globaliserende islamisme’ aangewezen als de belangrijkste strategische
dreiging'®’. Het islamisme begon zich begin jaren ‘90 te manifesteren in de Franse voorsteden. Dit
leidde tot verzet van islamitische meiden tegen orthodoxe of fundamentalistische groeperingen. De
beweging ‘Ni putes ni soumises’ (‘geen slet en geen onderworpene’) ontstond als tegengeluid tegen
de talloze, soms gewelddadige bedreigingen tegen hen. Meisjes werden gedwongen om zich op een
‘islamitische’ wijze zich te kleden en te gedragen.

De opstanden in deze banlieues in 2005 worden vaak geassocieerd met de toenemende religieuze
radicalisering, maar hangen uiteraard voor een belangrijk deel samen met de sociaaleconomische
situatie. Zo ligt het werkloosheidspercentage er boven de 30% en verkeren veel huizen in miserabele
staat. De harde confrontatie tussen de politie en de jongeren in de voorsteden leidde tot een repressief
en preventief beleid. Dit repressieve beleid paste in de lijn van de strijd tegen het terrorisme met de
mogelijkheid om vergaande maatregelen te kunnen nemen om opstandelingen en hun netwerken
preventief op te kunnen sporen.

In juni 2008 verscheen Le livre blanc sur la défense et la sécurité Nationale'®, het witboek over
Defensie en Nationale Veiligheid. Dit uitgebreide document beschrijft in drie delen het Franse beleid
om terrorisme en radicalisering te voorkomen. Als het gaat om het tegengaan van de extremistische
islam, wordt in Frankrijk langs twee sporen gewerkt: het bevorderen van de organisatievorming van
de islam in Frankrijk en het bestrijden van radicaal islamisme.

Om internationale groeperingen aan te kunnen pakken wordt intensief samengewerkt met Europese
landen en ook de landen van herkomst van vermoedelijk radicale figuren.

167 Zie: WDOC documenten ministerie van Justitie, Inventarisatie van contraterrorismebeleid. Cahiers ca06-03.
168 www livreblancdefenseetsecurite.gouv.fr.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland



radicaal orthodox extremist

Aanpcak van radicalisering in het buitenland

Deel 111

9.2 Marokkaanse aanpak van radicalisering en extremisme

Marokko is een islamitisch land sinds de Arabier Ugba ibn Nafi de islam in Marokko in 680 introduceerde.
Behalve moslims wonen er ook kleine groepen joden en christenen. Van oudsher is het malikisme in
Marokko de dominante rechtsschool (madhab).

Het malikisme wordt beschouwd als een traditionele stroming, die behalve op de Koran en de soenna
een beroep doet op gewoonterecht, voornamelijk zoals het gangbaar was in Medina, amal ahl al-
medina. Daarnaast wordt rekening gehouden met het algemeen belang (istislah), de traditie en de
plaatselijke gewoonten. Zo wordt in de Marokkaanse islam veel waarde toegekend aan het soefisme
en aan heiligenverering.

De belangrijkste persoon binnen het Marokkaans malikisme is van oudsher de koning van Marokko, die
niet alleen wereldlijk leider van zijn land is, maar ook geestelijk leider. Hij is de Amir al-Muminin (Prins
van de Gelovigen) en geeft leiding aan zowel de politieke als de rechterlijke macht. Alle belangrijke
politieke beslissingen moeten met zijn instemming worden genomen.

Hoewel er in Marokko hierdoor geen klassieke scheiding van kerk en staat is, probeert de huidige
koning, Mohammed VI, van Marokko een modern democratisch islamitisch land te maken. Sinds
hij de troon erfde van zijn vader, Hassan I, liet hij direct weten het land politiek te willen hervormen.
Er zijn daarna voorzichtige stappen gezet die hebben geresulteerd in eerlijkere verkiezingen, meer
taalkundige en culturele vrijheden en onderzoek naar vroegere schendingen van de mensenrechten.
Ook moderniseerde Mohammed VI de Mudawannah, het Marokkaans familierecht, wat resulteerde in
een - in ieder geval op papier - flinke verbetering van de positie van de vrouw.

Opkomst islamitische bewegingen

De aanhang van islamitische bewegingen is in Marokko de laatste jaren gegroeid. Vooral jongeren zijn
een prooi voor deze groepen, die hen beloven dat hun situatie zal verbeteren wanneer zij meer in de
islam geloven en die als leidraad in hun dagelijks leven hanteren. De laatste jaren worden ook veel
jongeren gerekruteerd in achterstandswijken en onder ex-criminelen en laagopgeleiden.'®®

169 Volgens Mohammed El Aydi, hoogleraar en specialist in radicale islam, zijn veel leiders van religieus radicale groepen ex-crimi
nelen. Het geweld dat zij gebruikten tijdens hun crimineel leven, zetten zij het om in goede daden fen dienste van mensen om
vertrouwen te winnen en op wijkniveau de regie naar zich foe te frekken en te behouden (Telquel Maroc, maart 2007).



Er zijn in Marokko tientallen orthodoxe islamitische groeperingen, waarvan sommigen geweld prediken.
Je hebt tablighi’s, van oorsprong Indo-pakistaanse piétisten, soufi’s, sji'ieten en salafisten. Journalist
Taieb Chadi portretteerde in 2003 23 verschillende groepen in het blad Maroc-Hebdo International (no
559, 23 tot 30 mei 2003'7?), variérend van ‘socialistische islamisten’ tot de Salafia Jihadia. "' De twee
grootste bewegingen zijn de PJD (Partij van Rechtvaardigheid en Ontwikkeling) en Al Adl Wal Ihsane
(Rechtvaardigheid en Liefdadigheid).

PJD

Le Parti de la Justice et de Développement (PJD) (Partij van Rechtvaardigheid en Ontwikkeling) is
ontstaan na een fusie van Attajdid Wal Islah (Vernieuwing en Hervorming) en Mouvement Populaire
Démocratique et Constitutionel (MPCD) in 1997. Hoewel de PJD conservatieve geloofsopvattingen
heeft, staat de partij tegelijkertijd enigszins open voor hervorming en moderniteit. Dit maakte de partij
geschikt om erkend te worden als politieke beweging. Na legalisatie door Mohammed VI groeide de
partij in korte tijd uit tot een van de grootste van het land. Bij de laatste parlementsverkiezingen werd
de islamitische Partij voor Rechtvaardigheid en Ontwikkeling (PJD) met 47 zetels de tweede partij van
het land, net achter de conservatieve Istiglal (52 zetels) en met ruime voorsprong op de socialistische
USF (36 zetels).

Al Adl Wal Ihsane

Een zeer populaire islamitische beweging is Al Adl Wal |hsane (Rechtvaardigheid en Liefdadigheid).
Deze beweging is opgericht door sjeik Abdesslam Yassine (niet te verwarren met sjeik Ahmed
Yassine, het voormalige hoofd van de Palestijnse Hamas). Yassine is de charismatische leider van de
beweging, die pleit voor de transformatie van Marokko in een islamitische staat en invoering van de
sharia . De beweging zet zich in voor een geweldloze islamisering van de samenleving via de sociaal-
maatschappelijke organisaties die tot de beweging behoren en door nadrukkelijk aanwezig te zijn op
de universiteiten. In zijn boek Brieven aan de deugdzame democraten liet Yassine overigens ook de
mogelijkheid open voor politieke verandering langs gewelddadige weg.'”?

In tegenstelling tot de Parti de Justice and Development Party (PJD) is het Al Adl Wal lhsane niet
toegestaan om als politieke partij deel te nemen aan de verkiezingen. Overigens zou de beweging
dat zelf ook niet willen, omdat zij het huidige politieke systeem als onwettig beschouwt. De beweging
is ook tegen het artikel in de Marokkaanse grondwet waarin staat dat de koning Mohammed VI Amir
al-Muminin (Prins van de Gelovigen) is. In 2007 riep Al Adl Wal Ihsane op tot een boycot van de
verkiezingen.

170 http://www.maroc-hebdo.press.ma/MHinternet/Archives_559/html_559/liste_55%.html

171 De Chebiba islamia (islamitische Jeugd), L' Aile Radicale Armeé (Gewapende Radicale Vleugel), La Jamaa Islamia (Islamiti-
sche gemeenschap), Rabitat Al Mostakbal Al lslami (Alliantie voor de islamitische foekomst), Al Islah Wa Attajdid (Hervorming en Vernieu-
wing)., Mouvement Populaire Démocratique et Constitutionel (MPCD) (Democratische en Constitutionele Volksbeweging), Attajdid Wal
Islah (Vernieuwing en Hervorming), Parti de la Justice et de Développement (PJD) (Partij van Rechtvaardigheid en Ontwikkeling), Al Badil
Al Hadari (Beschaafd Alternatief), Al Haraka Min Ajl Al Oumma (Actie voor de Natie), Ousrat Al Jam&a (Familie van de Gemeenschap),
Al Jamaa (de Gemeenschap), Al Adl Wal Ihsane (Rechtvaardigheid en Liefdadigheid), Jound Allah (Soldaten van Allah), Al Moujahi-
douns (Zij die zich verzetten), Addadwa wa Tabligh (Prediking en Communicatie), Tariga Boutchichia (Boutchichia-broederschap), De
sjietische verenigingen, Attagfir Wal Hijra (Uitbanning en Verdediging), Salafia Jihadia (Het Militante Salafisme), Assirat Al Moustakim (Het
Rechte Pad), Ahl Sunna wa Jamad (Mensen van Sunna en Gemeenschap) en Jamiadt Dar Al Koréne (Genootschap van het Huis van de
Koran).

172 http://www.maroc-hebdo.press.ma/MHinternet/Archives_559/html_559/liste_55%.html.

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland



radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland

Sjeik Abdesslam Yassine werd onder het bewind van Hassan Il drie jaar gevangen gezet en hij kreeg
jarenlang huisarrest nadat hij het Marokkaanse bestuur onislamitisch had genoemd. De dochter
van Yassine, Nadia, is voorzitter van de vrouwelijke tak van de organisatie. Zij organiseerde in een
achterstandswijk van Salé (een stad vlakbij Rabat) in 2008 protestacties tegen het repressieve
overheidsbeleid en de arrestatie van aanhangers van de beweging. Volgens Nadia Yassine moet de
overheid geen onschuldige moslims veroordelen als terroristen. De tijd is volgens haar aangebroken
dat de Marokkaanse overheid erkent dat Marokko aan het islamiseren is en dat dat goed is voor
veel mensen die in armoede leven.'”® Volgens Al Adl Wal |hsane probeert de islam juist de sociale
ongelijkheid aan te pakken en houvast te bieden aan mensen die hun zekerheden verloren zijn. Islam
kent geen radicalen, die zijn door de overheid gecreéerd.

Terrorisme

Het is zuur voor Marokko dat de bomaanslagen in Casablanca op 16 mei 2003, de aanslagen in Madrid
op 11 maart 2004 en de moord op Theo van Gogh op 2 november 2004 bijna volledig zijn uitgevoerd
door Marokkaanse mannen. Dit feit is moeilijk te verwerken voor een land dat trots is op haar tolerante
islamitische tradities en zichzelf graag als een positieve uitzondering ziet in de Arabische wereld.

Toch zijn er al jaren islamitisch geinspireerde terroristen in Marokko actief. In de jaren zeventig kwamen
er al predikers uit Saoedi—Arabié naar Marokko en vormde zich een groepje islamisten met een eigen
gewapende tak die zich Islamitische Jeugd noemde; later in de jaren tachtig ontstond de Organisatie
van Marokkaanse Strijders.

Sinds het begin van de jaren negentig geldt de Groupe Islamique Combattant Morrocain (GICM)
als een van de actiefste terroristische netwerken.'™ De groep komt voort uit de Islamitische Jeugd
en is ook buiten Marokko actief. De GICM, of meer specifiek de aan de GICM gelieerde Salafiyya
Jihadiyya, wordt onder andere verantwoordelijk gehouden voor de bomaanslagen in Madrid in 2004.
De Salafiyya Jihadiyya wordt ook verdacht van betrokkenheid bij of verantwoordelijkheid voor de grote
aanslag in Casablanca (16 mei 2003, 41 doden) en van aanslagen in Casablanca op 9 en 10 april
2007 (in totaal 5 doden).

De GICM en de Salfiyya Jihadiyya bestaan voor een deel uit Marokkanen die in het begin van de jaren
negentig zijn getraind in Afghanistan door Al Qa’ida, in hun strijd tegen de Sovjet-Unie. De groep heeft
via de in Afghanistan opgedane contacten verregaande banden met andere in Noord-Afrika actieve
organisaties. De GICM hangt hetzelfde gedachtegoed aan als Al Qa’ida en voert door middel van
aanslagen de jihad in Marokko en in het Westen.'”®

De GICM zou sinds enkele jaren geen centraal gezag meer kennen. De organisatie is gedecentraliseerd
enopereertnuinlosse cellen, die via internet contact onderhouden en waarin de G/ICM een aansturende
rol heeft. Belangrijke inkomstenbron voor de GICM zijn creditcardfraude en de hasj-smokkel tussen
Marokko en Europa.'”®

173 Jan Leyers (2007), De weg naar Mekka, Leuven: Van Halewyck.

174 Reformatorisch Dagblad, 13 maart 2009
http://www.refdag.nl/artikel/1397673/Marokko+onverwacht+vruchtbare+bodem+extremisme.html

175 Website NCTB, 2008.

176 Bron: Volkskrant, 22 augustus 2006.



De Salafiyya Jihadiyya is volgens de Terrorist Knowledge Base (TKB) meer een doctrine dan een
organisatie en de groep zou uit allemaal losse cellen bestaan, waartoe ook zouden kunnen behoren
de Hijra Wattakfir, Attakfir Bidum Hijra, Assirat al Mustagim, Ansar al Islam en de Moroccan Afghans.'””
De Salafia Jihadia wordt geinspireerd door Abdelkrim Chadli, door zijn discipelen Abou Oubeida
genoemd. Hij roept op tot een Jihad tegen allen die zij als ketters beschouwen. Verder is Abou Omar
Ben Mahmoud, beter bekend als Abou Katada, een inspirator. Katada is schrijver van het handboek
van de Salafiyya Jihadiyya: “ De Jihad en de ljtihad: beschouwingen over methode”. '8

Beleid Marokkaanse overheid

De Marokkaanse overheid legt bij voorkeur de bron voor de terreur buiten Marokko en verwijst
bijvoorbeeld naar Al-Qaida, salafisten uit de Arabische wereld of terreurgroepen uit Algerije. Waar de
radicalisering ook vandaan komt, de Marokkaanse overheid wordt in eigen land geconfronteerd met
een toenemend islamisme in de politiek en in de Marokkaanse samenleving.

Preventief beleid

Omdat Marokko van mening is dat radicalisering een internationaal probleem is en dat het weinig
te maken heeft met intern sociale vraagstukken doet Marokko formeel weinig aan preventief beleid
om (islamitische) radicalisering te voorkomen. Preventief beleid betekent voor Marokko vooral
deelname aan de operatie ‘Active Endeavour’ van de NAVO landen. De participatie van Marokko in
de antiterroristische operatie van de NAVO heeft als doel eventuele aanslagen in het Middellandse
Zeegebied te voorkomen.

Neo-malikisme

Tot 11 september 2001 benoemde de staat nog salafisten tot imam. De stroming werd niet gezien
als staatsgevaarlijk maar juist aangemoedigd door de koning, legt politicoloog Mohammed Darif uit.
,De salafisten moesten tegenwicht bieden aan populaire moslimgroeperingen als de Al-Adl wa Al-
Ihsane”, zegt hij in Trouw van 2 januari 2006.'° De vorige koning, Hassan Il, liet volgens Darif toe dat
moskeeén met geld uit Saoedi-Arabié werden gefinancierd en sjeiks die tot de heilige oorlog opriepen
konden vrijelijk hun gang gaan.

De laatste jaren ontwikkelt Marokko actief beleid om de groei van islamitische bewegingen tegen te
gaan. In het bijzonder richt de overheid zich op de populaire Al Adl Wal Ihsane. De autoriteiten vrezen
volgens politicoloog Mohammed Darif deze beweging meer dan de salafisten. Al ADL Wal lhsane
wordt als een bedreiging gezien voor de veiligheid en het door Mohammed VI voorzichtig ingezette
democratiseringsbeleid.

177 Memorial Institute for the Prevention of Terrorism (MIPT).; http://www.start.umd.edu/start/data/tops/terrorist_organization_profile.
aspeid=4257
178 Maroc-Hebdo International no. 559, 23 tot 30 mei 2003...

179 ‘Salafisten. Niemand geeft Amrin een baantje’, artikel van Julie van Traa in Trouw van 2 januari 2006

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

~0
~N

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland



radicaal orthodox extremist

Aanpcak van radicalisering in het buitenland

Deel 111

De Marokkaanse overheid wil religieuze radicalisering met religieuze middelen bestrijden. De overheid
investeert daarom in religieuze hervormingen, die soms worden aangeduid als neo-malikisme. In
haar beleidsnota’s benadrukt de Marokkaanse overheid dat er naast de islam ook andere culturele,
maatschappelijke en sociale aspecten verworvenheden zijn die Marokko kenmerken. In de opvatting
van de overheid kunnen deze verworvenheden prima samengaan met de islam. Op staatsniveau
worden imams bijeengroepen voor bijles in essentiéle eigenschappen van de Marokkaanse islam.8
Dit lijkt onder andere bedoeld om de Marokkaans islamitische tradities te bewaren en invioeden van
bijvoorbeeld het (Saoedische) salafisme een halt toe te roepen.

Daarnaast streeft de overheid naar meer samenwerking met de moskeeén. Deze samenwerking leidt
tot kritiek op zowel de overheid als de moskeeén. Zo stelde het tijdschrift LEconomiste vlak na de
aanslagen in 2003 dat de terroristische aanslag een product was van het indringen van de religie in
de politiek. L'Economiste waarschuwde de overheid dat de moskeeén in Marokko niet voldoende
geéquipeerd zouden zijn om activiteiten tegen radicalisering te ondernemen. Zij zijn er vaak ook niet
van overtuigd dat radicalisme iets met de islam te maken zou hebben. Moskeeén kunnen moeilijk
politieagent spelen en mensen de toegang tot het gebed verbieden. Ook de moskeeén krijgen kritiek:
zij worden gezien als collaborateurs wanneer zij zich laten gebruiken door mensen die in dienst zijn
van de overheid. De overheid moet de moskeeén met rust laten en hun taak uitvoeren.

Repressie

Na de aanslagen in Casablanca werden volgens het Jaarboek van Amnesty International ruim 3000
mensen gearresteerd (Amnesty jaarboek 2006) en werden vijftienhonderd verdachten vanwege
betrokkenheid bij de aanslagen en andere “terroristische” activiteiten vervolgd. Ten minste zestien
van hen werden ter dood veroordeeld en honderden anderen kregen gevangenisstraffen opgelegd.
Tientallen veroordeelden verklaarden te zijn gemarteld of mishandeld, soms in geheime detentiecentra,
maar doorgaans werden hun beweringen niet onderzocht.

Ook kiest de Marokkaanse overheid voor een sociale controle die repressief van aard is. Politie en
leger manifesteren zich nadrukkelijker op straat. Er wordt hard opgetreden tegen mogelijke radicalen.
Tot de repressie behoort ook de inzet van de geheime diensten. Sinds de aanslag in Casablanca in
2003 is de inzet en het bezoek van agenten in burger aan de scholen en universiteiten alleen maar
geintensiveerd en toegenomen.

Democratisering en repressie

Concluderend kan gesteld worden dat Marokko momenteel wordt gekenmerkt door twee processen
die haaks op elkaar staan: democratisering gaat gecombineerd met een repressiever optreden
van de overheid. Dit leidt tot een situatie die explosief kan zijn; een lichte toename van de vrijheid
van meningsuiting, een gigantische werkloosheid, een stijging van criminaliteit en gevoelens van
onveiligheid en onzekerheid, een groeiende aanhang voor het salafisme en een stijging van anti-
joodse gevoelens.

180 Volgens Kamal Essabane (http://www.wijblijvenhier.nl/index.php?/archives/1770-Neo-malikisme.html) moeten in alle Marok
kaanse moskeeén de onderlinge verschillen geminimaliseerd worden. Men is verplicht na het Maghreb gebed één hisb (1/60e)
deel van de Koran te reciteren naar oud Marokkaans gebruik, een fraditie ingevoerd in de tijd van de Aimohaden (Al-muwa
hidien) dynastie. De Koran reciteren door imams mag alleen in de ‘warsh’ stijl en na het gebed is men verplicht de ‘salaat
alibrahimiya’ (gebed over de profeten Mohammed en lbrahiem, vzmh) uit te spreken. Ook is er in veel moskeeén een tv op
gehangen en is men verplicht daar elke dag de religieuze tv-zender van de koning ‘As-Saadisa’ (‘de ée’, genoemd naar
Koning Mohammed VI) te kiezen. Wie afwijkt van de norm wordt op het matje geroepen.



Volgens politicoloog Mohammed Darif wil Marokko met haar repressieve aanpak aan de Verenigde
Staten en Europa laten zien dat zij meevecht in de wereldwijde oorlog tegen terrorisme. Maar juist
deze tegen Al-Qaida gerichte politiek is volgens Darif gevaarlijk: “Het moedigt salafisten nog meer aan
om juist in Marokko aanslagen te plegen. Er bestaat zeer zeker gevaar en de Marokkaanse regering
moet waakzaam blijven.” Veelvuldig moslimfundamentalisten oppakken van wie niemand zeker weet
of zij ook daadwerkelijk van plan waren aanslagen te plegen, werkt volgens hem averechts.®!

9.3 Britse aanpak van radicalisering en extremisme

In Groot-Brittannié wonen tussen de 1.5 en 2 miljoen moslims - slechts 2,5% van de bevolking. Grote
steden zoals Londen, Bradford, Leicester, Oldham en Birmingham hebben relatief gezien een veel
omvangrijkere moslimpopulatie (tussen de 12 en 20 %). Er zijn in het Verenigd Koninkrijk rond de 1.600
geregistreerde moskeeén. Anders dan in Nederland is de scheiding tussen kerk en staat in Engeland
niet doorgevoerd'®. In de Europese Unie is dat vrij uitzonderlijk. Alleen Griekenland en Denemarken
kennen een zogenaamde staatskerk en Zweden had tot 2000 een staatskerk. Het ontbreken van
die scheiding houdt overigens geenszins in dat moslims in Groot-Brittannié hun religie niet in alle
vrijheid beleven'®, Sterker nog, zelfs politieagentes mogen een hoofddoek in functie dragen en de
aartsbisschop bleek voorstander van het doorvoeren van sommige aspecten van de shari’a'®

Islamitisch onderwijs is hoofdzakelijk particulier initiatief. Van de bijna 400.000 moslimleerlingen tussen
de 5 en 15, bezochten er bij de laatste census nog geen 2.000 van hen één van de zeven door de
staat gesubsidieerde islamitische scholen. Daar komt wellicht verandering in. De officiéle politiek lijn
lijkt gericht op de opname van rond de 100 particuliere islamitische scholen in de staatssector, vooral
om meer zeggenschap te krijgen over het curriculum en het pedagogische klimaat. Onderzoek toont
aan dat er ook nogal wat educatieve initiatieven zijn waar weinig tot niets over bekend is en de nodige
zorgen over zijn. Het gaat daarbij onder meer over 24 scholen die worden gefinancierd door Saoedi-
Arabié en 26 fundamentalistische seminaries (Dar al-‘Ulum)*®.

181 Van Traa (21 september 2006)

182 Volgens sommige auteurs is er in Engeland weldegelijk een - zoals zij dat noemen - beperkte scheiding tussen kerk en staat.
Bedienaars van de eredienst zijn immers geen staatsambtenaren. Zie bijvoorbeeld: Dierickx (2008), p. 278.

183 Over de betekenis en reikwijdfe van het beginsel ‘scheiding tussen kerk en staat’ bestaat veel onenigheid en onduidelijkheid.

Begrippen als laiciteit en secularisering worden in die discussie over €én kam geschoren. Maar ook de vrijheid van godsdienst
wordt door politici en opiniemakers regelmatig ondergeschikt gemaakt aan een beginsel dat niet eens in de grondwet is
vastgelegd. Olivier Roy maakt aan die onduidelijkheden in De islam en de scheiding van kerk en staat (2006) op overtuigende
wijze een einde. Zie ook hoofdstuk 5.4. over de scheiding van kerk en staat.

184 Aartsbisschop Rowan Williams, hoofd van de Anglicaanse gemeenschap, gaf in een voordracht in februari 2008 de onvermij
delijkheid aan van een vorm van officiéle erkenning van elementen van de shari’a. Deze speech deed veel stof opwaaien
en leidde tof zeer uiteenlopende reacties uit de Britse moslimgemeenschap. Sommige benadrukten dat de aartsbisschop hier
natuurlijk niet doelde op uitvoering van ‘hudud’ (steniging, het afhakken van ledematen en lijfstraffen), anderen gaven aan
dat de vraag om de invoering van de Shari'a vooral een ideologisch slogan is om niet aan moskeeén verbonden, radicalise
rende moslimjongeren te mobiliseren.

185 Voor een uitgebreide analyse over islamitisch onderwijs in Engeland; MacEoin en Whiteman (2009).

dB

kenniscentrum

voor emancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist

Aanpak van radicalisering in het buitenland

Deel 111



radicaal orthodox extremist

Aanpcak van radicalisering in het buitenland

Deel 111

Moslims worden in Engeland informeel door een scala aan koepelorganisaties vertegenwoordigd.
De belangrijkste daarvan zijn de Mulsim Council of Britain (MCB, veruit de grootste organisatie
met meer dan 400 aangesloten moskeeén, maar door veel ‘gematigde’ moslims in Engeland als
fundamentalistisch bestempeld), de British Mulsim Forum (BMF), de Mulsim Association of Britain
en de Sufi Mulsim Council (SMC). Daarnaast faciliteert de Britse overheid de Mosques and Imams
National Advisery Board (MINAB). Géén van hen heeft echter de officiéle bevoegdheid om namens de
moslimgemeenschap met de overheid te onderhandelen. Formeel gesproken is er dus geen erkend
moslimleiderschap. Juist door het ontbreken van een voor iedereen herkenbaar aanspreekpunt is
er veel ruimte voor informele praktijken. Zo blijkt er op het gebied van de rechtspraak inmiddels al
sprake te zijn van tribunalen waar de shari ‘a wordt gehanteerd. De Mulsim Arbitration Tribunal (MAT)
omvat een netwerk van shari’a tribunalen die onder leiding staan van het hoofd van de Hijaz College
Islamic University, Sheikh Faiz-al-Aqtab Siddiqi.'® Onder de in Engeland geldende Arbitration Act
uit 1996 kunnen uitspraken die deze tribunalen doen, doorgevoerd worden door provincies en hoge
rechtbanken.®”

Engeland is meer en meer het epicentrum van de radicale islam in West-Europa geworden. De
combinatie van een radicale islamitische retoriek (onder meer over de invoering van de shari’'a en de
omgang met niet-moslims) met financierings- en rekruteringsactiviteiten door jihadisten heeft vooral
de kansarme moslimjongeren in de grote steden vatbaar gemaakt voor de gewelddadig extremistische
uitingsvormen van de islam.'® In dit extremistische spectrum spelen de Supporters of the Shari’a van
Abu Hamza al-Masri (gedetineerd sinds 2004) en de Engelse vertakkingen van Hizb at-Tahrir (Partij
van de Bevrijding) en Al- Muhajiroun (de Migranten) onder leiding van Sheikh Omar Bakri Mohammed
een centrale rol. Daarnaast is de Pakistaanse, volgens sommigen radicaliserende variant van het
Deobandisme'® in het Verenigd Koninkrijk invioedrijk. De daaruit voortkomende Tabligh-i-Jamaat die
in Engeland actief is, staat wel bekend om haar vrouw- en niet-moslimonvriendelijke gedachtegoed,
maar wordt over het algemeen gezien als apolitieke beweging.

De reactie van de overheid is tweeérlei; enerzijds wordt tegen de meest extreme en gewelddadige
elementen door politie en justitie keihard opgetreden en aan de andere kant wordt verwaterd
radicalisme getolereerd en iedere vorm van ‘mainstream’ islam gestimuleerd als alternatief. Net als
Wouter Bos', zijn Tony Blair en Gordon Brown van mening dat politici zich op gepaste wijze mogen
mengen in de manier waarop religies in de samenleving vorm krijgen. De vraag is of deze reactie
het passende antwoord is op de problemen in die de Engelse grote steden hebben met de opkomst
van extremistische uitingsvormen van de islam. Volgens veel kenners denkt de Britse overheid de
zaak onder controle te hebben, maar is er feitelijk alleen ervaring met de directe repressieve aanpak
(keihard ingrijpen door politie en justitie) en wordt er verder passief toegekeken. Om hier meer inzicht
in te krijgen wordt wat meer gedetailleerder ingegaan op de situatie en aanpak in Birmingham.

186 Voor een gedetailleerde beschrijving van de door MAT behandelde zaken, zie www.maftribunal.com/index.html.
187 Abul Taher, ‘Revealed: UK's first official sharia courts’, The Sunday Times, September 14, 2008

188 Zie hiervoor onder meer: Centre for Islamic Pluralism (CIP) (2009).

189 Deobandisme kent zijn oorsprong in het noordelik deel van India als reactie op de Engels kolonisatie. Deobandi zijn

soennieten, die de Hanafitische rechtsschool aanhangen en bekend staan om hun uitgebreide netwerk aan scholen
en seminaries (Dar al-Ulum) en om hun missionaire (da’wa) inslag.

190 Wouter Bos vindt de scheiding tussen kerk en staat geen absoluut beginsel en pleit in dat kader voor een liberale islam in
Nederland (de Pers, 3/9/2007). Om daar concreet vorm aan te geven zei hij in dezelfde krant: ‘Als politicus mag ik
de diversiteit in religie bevorderen door een podium fe geven aan de stromingen in het geloof die niet genoeg worden

gezien.’



De aanpak in Birmingham

Birmingham is met 200.000 moslims op 1 miljoen inwoners na Londen de stad met de meeste moslims
in Groot-Brittannié. Over 15 jaar vormen moslims de grootste bevolkingsgroep in de stad. Volgens de
Britse geheime dienstis Birmingham zeer gevoelig voor terroristische aanslagen, die voor een belangrijk
deel uitgevoerd zouden kunnen worden door geradicaliseerde moslims. Veel moslimjongeren zijn
gevoelig voor het radicale geluid. Slechts een heel klein deel van hen (er worden door de autoriteiten
bewust geen percentages of cijfers genoemd) verdedigt gewelddadig extremisme®'. Het merendeel
(75%) van de moslims heeft een Pakistaanse achtergrond. Zij komen oorspronkelijk nagenoeg allemaal
uit Mirpur, een district in het Pakistaanse deel van Kashmir. Verder wonen er moslims uit Bangladesh,
Jemen, Irak, Afghanistan, India en Afrikaanse landen, maar ook uit verschillende Afrikaanse landen en
de Caraiben. Tot slot wonen er viuchtelingen uit onder meer Somali€, Bosnié en Iran en ook Koerden
en bekeerlingen. Birmingham huisvest ruim 200 moskeeén.

Wat is radicalisering en hoe pak je het aan?

Door het stadsbestuur in Birmingham wordt radicalisering beschouwd als het proces waarbij een
individu wordt overtuigd om actief of passief gewelddadig extremisme te ondersteunen. Tegen
gewelddadige vormen van extremisme en terrorisme wordt repressief (politie en justitie) opgetreden.
Verder is de gemeentelijke aanpak preventief, gericht op het wegnemen van de voedingsbodem,
waarbij wordt ingezet op het voorkomen van frustratie, discriminatie, vernedering, vervreemding
en onrecht(vaardigheid). Daarnaast wordt fors geinvesteerd in de ontwikkeling van een alternatief
aanbod.

Op het eerste gezicht niets bijzonders. Dat gebeurt zowel methodologisch als qua aanpak op
hoofdlijnen ook in Amsterdam en andere grote Europese steden. Het verschil zit hem dan ook in de
concrete uitvoering. Het aanbod is met recht alternatief te noemen. Niet gehinderd door discussies
over de scheiding tussen kerk en staat, gezegend met een sterk ontwikkelde en geinstitutionaliseerde
moslimgemeenschap en verrijkt door een ambtenarencorps met - onder de bevolking en organisaties
- invloedrijke moslims op centrale posities, worden weinig middelen geschuwd om mogelijke opkomst
van gewelddadig extremisme in de kiem te smoren. Jongeren die (gedeeltelijk) ge(de)radicaliseerd
zijn, worden overigens expliciet in de curatieve aanpak meegenomen.

Verkenner

Birmingham werkt met een groot aantal in clusters verdeelde projecten aan de hand van een soort
handboek: de ‘Gemeentelijke Verkenner om Gewelddadig Extremisme te Voorkomen’. Centraal staat
het logo ‘Winning Hearts and Minds’. De methode wordt op beperktere schaal eveneens op nationaal
niveau en in Londen gehanteerd. Belangrijk uitgangspunt van deze methode is de assumptie dat
de islam wordt gekaapt door extremistische ronselaars, selectief wordt gebruikt door de media, niet
bekend is bij niet-moslims en slechts gedeeltelijk toegankelijk is voor de jeugd. De clusters zijn:

191 Meah (27 november 2008).

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland



radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland

a) Terugvorderen van de islam

Training aan docenten en bijeenkomsten voor ouders op islamitische scholen;
Een training gericht op de verbetering van zowel het cognitieve gedeelte als het pedagogische
klimaat op school (docenten), het promoten van ‘mainstream’ islam en de organisatie van
voorlichtingsbijeenkomsten voor ouders over sociale cohesie en gemeenschapszin.

Intensieve samenwerking (waaronder training van de moskeemedewerkers/

bestuurders) met de 10 belangrijkste moskeeén in Birmingham;

Training om de vaardigheden en het professionalisme van de moskeebestuurders te verbeteren, de
moskeeén beter te kunnen managen en het vervaardigen van een toolkit om op eenvoudige manier
de voor alle op religie gebaseerde organisaties in de stad. Van deze trainingen is massaal gebruik
gemaakt. De onderlinge relaties tussen de moskeeén en het gemeentebestuur zijn aanzienlijk
versterkt.

Stimuleren van jong leiderschap onder de moslimbevolking;
Jongeren werden door experts getraind om theologisch weerwoord te bieden tegen de verspreiders
van extremistische ideologieén.

Training van imams in samenwerking met de Universiteit van Birmingham;

Birmingham wil een robuust religieus leiderschap om extremisme tegen te gaan. Geconstateerd werd
dat veel imams onvoldoende konden antwoorden op de vragen van de jongeren (door taalproblemen
of culturele verschillen). In samenwerking met de Universiteit van Birmingham is een uitvoerig
trainingsprogramma ontwikkeld, dat vanaf 2008 wordt uitgevoerd.

b) Media

Workshops mediatraining in samenwerking met de BBC en Channel 4;

De workshops zijn enerzijds gericht op het vergroten van de mediavaardigheden van
vertegenwoordigers van moslimorganisaties en anderzijds bedoeld om medewerkers van omroepen
en andere media meer bij te brengen over de wensen en frustraties van de moslimgemeenschap in
het huidige politieke klimaat.

Positieve bronnen;

Door consequent en inzichtelijk aanbod het op grote schaal laten gebruik maken door de meest
uiteenlopende instituties en organisaties van toegankelijke en genuanceerde berichtgeving over de
islam. Achterliggende gedachte is meer inzicht in de achtergronden en het versterken van wederzijds
begrip tussen moslims en niet-moslims.



c) Vrouwen

Moslima’s in actie!'®
Project gericht op het identificeren en vaststellen van de problemen waar moslima’s tegen aan lopen
en het ontwikkelen van een actieplan om die problemen te lijf te gaan.

d) Jongeren

Studiegroepen;
Deze studiegroepen zijn gericht op de ontwikkeling van meer kennis over de islam bij jonge moslims,
in samenwerking met moslimorganisaties - radicaal en gematigd - en ‘mainstream’ imams. Het
deelproject werkte - ook volgens de evaluatie'®® - fantastisch. 300 jongeren namen deel. De mening
van één van hen:

“The Study Circle enabled me to understand Islam from the original sources, to interpret it in accordance
to my life as a British citizen and to know how to live peacefully with other communities.”

Reis van de Geest (Journey of the Soul);

Jonge moslims (waarvan sommige ge(de)radicaliseerd waren) maakten gezamenlijk met ‘mainstream’
imams de reis naar Umra. Het herstelde de band tussen de imams en de jongeren. De imams werden
weer mentor en leraar. De boodschap van de imams bleek een aanvaardbare tegenhanger van de
door velen als waarheid beschouwde argumenten van gewelddadige extremisten. Het geloof werd
daardoor als het ware ‘verzorgd en gereinigd’.

Succesclubs;

De succesclubs focussen op het versterken van de weerbaarheid door in te zetten op islamitische
concepten als Khidmah (vrijwilligerswerk), Tazkiyah (zelfontwikkeling), Tahdhib en Ahlag (manieren
en omgangsvormen) en Usrah (familie). Hiermee werden als het ware de verantwoordelijkheden
van moslims in de samenleving als geheel meegegeven, als reactie op gewelddadig extremisme.
Daarbij worden jongeren en jongerenwerkers begeleid door ingeschakelde rolmodellen (soms
gederadicaliseerd). De meer dan 400 participanten werden aangemoedigd vragen te stellen over
hun identiteit, burgerschap, religie, cultuur en achtergrond, die schijnbaar door hun ouders en de
zittende moslimelite moeilijk beantwoord konden worden. Jongerenwerkers kunnen nu een op religie
gebaseerde training aanbieden.

192 McDonald (2008).
193 Waterhouse Consulfing Group (November 2008).

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland



radicaal orthodox extremist

Deel 111 Aanpak van radicalisering in het buitenland

e) Interactie tussen de locale overheid en moslimorganisaties

Ken je klanten;

De overheid heeft volgens de stad Birmingham als taak de weerstand tegen extremismede vergroten
door de banden en links tussen de samenleving als geheel en de moslimgemeen-schap(pen)
te versterken. Gemeentelijke beleidsmakers en vertegenwoordigers van organisaties uit het
maatschappelijk middenveld gaan samen voor cohesie en insluiting. Ze zoeken gemeenschappelijk
oplossingen voor de korte en lange termijn op vijf hoofdthema’s: onderwijs en vaardigheden;
werkgelegenheid en regeneratie; gezondheid(szorg); misdaad en veiligheid en kunst en cultuur.

Navolging?

De aanpak van Birmingham om radicalisering te voorkomen en tegen te gaan is soms gewaagd,
maar lijkt effectief. De vooronderstelling van veel islamdeskundigen dat er in Groot-Brittannié weinig
gebeurt om gewelddadig extremisme preventief in de kiem te smoren, lijkt dan ook in het geval van
Birmingham zeker niet bewaarheid. Implementatie in de grote steden van Nederland zal bij veel van de
deelprojecten echter moeilijk te realiseren zijn. Zo staan de grondwet en andere regelgeving (waaronder
het inconsequente gebruik van het beginsel ‘scheiding tussen kerk en staat’) directe bemoeienis van
de overheid met de invulling van de religie hier in de weg. Het promoten van een ‘mainstream’ islam
op scholen en het inzetten van ‘gematigde’ imams in moskeeén wordt in Birmingham gezien als vorm
van partnerschap en samenwerking, maar is hier juridisch aanvechtbaar. Openlijke samenwerking
met vertegenwoordigers van radicale moslimbewegingen ligt in Nederland evenmin voor de hand.
Verder ontbreekt het hier helaas nog vaak aan jong en hoog opgeleid kader bij de organisaties en
instituties in de verschillende moslimgemeenschappen, maar ook aan gezaghebbende moslims op
centrale posities binnen het overheidsapparaat. Om aan die instroom meer vorm te geven zou de
inzet vooral gericht moeten zijn op projecten met en voor jongeren.



Processen van radicalisering en polarisatie zijn van alle tijden, maar worden afhankelijk van plaats en
tijd verschillend ervaren. Terwijl Nederland in de jaren 70 van de vorige eeuw feitelijk veel meer last
had van terroristische aanslagen dan nu, wordt de dreiging van terrorisme de afgelopen jaren als veel
groter ervaren. Dertig jaar geleden vielen er veel meer doden, maar hadden we nog geen NCTb, geen
actueel dreigingsalarm en geen actieplannen radicalisering en polarisatie. Nu wel.

Er kunnen tal van redenen worden aangedragen waarom de angst voor radicalisering en terrorisme
is gegroeid. Eén daarvan is dat de burgers zich in een sterk geindividualiseerde en gedigitaliseerde
samenleving steeds kwetsbaarder zijn gaan voelen of dat ze angstiger zijn geworden omdat ze door
de opkomst van nieuwe media en de verandering in de berichtgeving veel meer berichten krijgen te
verwerken over geweld en kleine criminaliteit. Een andere verklaring die gegeven kan worden is dat
burgers en de samenleving als geheel steeds meer de kenmerken van een controlfreak gaan vertonen:
hoe meer we ons willen indekken voor al het mogelijke gevaar, hoe bewuster we ons worden van deze
mogelijke gevaren. Ook is het besef gegroeid dat door de afhankelijkheid van nieuwe media en de
beschikbaarheid van chemische en nucleaire wapens de samenleving kwetsbaarder is geworden.

Radicale islam

De verklaring die echter het meest wordt gegeven voor een toenemende angst voor radicalisering en
terrorisme is de opkomst in de westerse wereld van het moslimterrorisme. Er waren al veel langer
jihadisten die terroristische aanslagen pleegden, maar die vonden voornamelijk plaats in islamitische
landen en waren meestal niet gericht tegen westerse doelen. Maar zeker na de aanslagen van 11
september 2001, de moord op Theo van Gogh in 2004 en de aanslagen in Madrid en Londen werd
duidelijk dat ook de bevolking in westerse landen het slachtoffer kon worden van een aanslag door
moslimextremisten.

Terwijl andere vormen van extremisme (extreemrechts, extreemlinks, separatisme en dierenactivisme)
zich voornamelijk richten tegen een specifieke bevolking- of beroepsgroep, worden de aanslagen van
de radicale islam gezien als aanslagen tegen de gehele westerse beschaving. Hiermee is iedere
burger in een westers land een potentieel slachtoffer van een aanslag geworden.

Daarnaast verklaren de jihadisten zich als ‘zuivere moslims’ op religieuze bronnen als de Koran en de
Hadith te baseren. Hiermee onderstrepen zij dat de islamitische bronnen kunnen inspireren tot geweld
en dragen ze fors bij aan de angst voor de islam in de westerse wereld.

Relativering?

Toch lijkt er de afgelopen jaren in Nederland steeds meer sprake van enige relativering van de dreiging
van islamitisch geweld. Die relativering komt deels voort uit het gegeven dat er na de grote aanslagen
in Madrid en Londen amper sprake is geweest van islamitische aanslagen in Europa. Europa heeft
sindsdien voornamelijk last van de terreur die wordt gepleegd door vooral linkse extremisten en
separatisten, en in veel mindere mate van moslims en rechtsextremisten ( zie de EU Terrorism
Situation & Trend rapporten 2007-2009 van Europol).#

194 http://www.europol.europa.eu/index.

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Steeds vaker wordt nadrukkelijk erkend dat niet iedere orthodoxe moslims een potentiéle terrorist is
en dat radicaal gedrag ook ‘gewoon’ pubergedrag kan zijn. Een beetje polarisatie wordt vaker gezond
genoemd en noodzakelijk voor de emancipatie van groepen.

Bovendien is het accent is in de loop van de tijd meer verschoven van het tegengaan van radicalisering
naar het tegengaan van polarisatie. De term ‘ radicalisering’ blijkt in de praktijk vaak geen goed startpunt
voor een gesprek. Zowel gemeenten, migrantenorganisaties, jongerenwerkers als scholen herkennen
in hun directe omgeving vaak geen gevallen van radicalisering. ‘Discriminatie’, ‘uitsluiting’, ‘isolatie’,
‘vervreemding’ of * met de rug naar de samenleving gaan staan’ of ‘polarisatie’ blijken omschrijvingen
die wel leiden tot herkenning en een gesprek, zeker bij migrantenorganisaties, jongerenwerkers en
politiebeambten.

Na de spanning en soms hijgerige paniek die in Nederland ontstond als reactie op de moord op Van
Gogh kan het nuttig zijn wanneer beleidsmakers een relativerende toon aanslaan. Het wordt echter
riskant wanneer deze relativering doorslaat in bagatellisering. Er zijn immers niet veel extremisten
nodig om de samenleving langdurig te ontwrichten en grote schade aan te brengen. De groep jongeren
die vatbaar is voor radicalisering is niet groot, maar die groep moet wel weerbaar worden gemaakt
tegen een rijke voedingsbodem aan oorzaken die kunnen leiden tot radicaal gedrag.

Een oorzaak voor radicalisering kan polarisatie zijn. En het is opvallend dat uit verschillende
onderzoeken, waaronder dat van ACB Kenniscentrum in Noord-Holland, naar voren komt dat
een groot deel van de gemeentebestuurders meent dat er in hun gemeenten geen sprake is van
zorgwekkende polarisatie, terwijl jongerenwerkers, politiebeambten of vertegenwoordigers van anti-
discriminatiebureaus en migrantenorganisaties uit dezelfde gemeenten, zich wel zorgen maken.'%
Bovendien signaleert de Anne Frank Stichting sinds de jaren ’70 van de vorige eeuw een ontwikkeling
in extreemrechts en racistische geweld: het neemt toe, het verhardt en de samenleving raakt er meer
aan gewend.®®

Adviseurs van ACB Kenniscentrum constateren dat veel gemeenten wel weten wat ze moeten
doen wanneer hun gemeente wordt getroffen door een natuurramp, maar dat ze niet of nauwelijks
een plan hebben wanneer een incident dreigt te ontaarden in een rel tussen bevolkingsgroepen.
Sommigen menen dat etnische spanningen zijn voorbehouden aan grote steden, maar recente rellen
en spanningen in bijvoorbeeld Culemborg, Gouda en Ede tonen aan dat ook middelgrote gemeenten
het decor kunnen vormen voor etnische conflicten. Incidenten als aanslagen met molotovcocktails op
moskeeén vinden juist vooral plaats in kleinere gemeenten.

In middelgrote gemeenten dient daarom ook een beleid te worden ontwikkeld om polarisatie tegen
te gaan en escalatie van kleine incidenten te voorkomen. Hoewel de kennis op dit terrein nog relatief
jong is en er nog maar amper sprake is van overdraagbare methodieken, kunnen initiatieven en
ervaringen uit binnen- en buitenland wel fungeren als inspiratiebron.

Kerk en staat

Een onderwerp dat zowel op nationaal als op lokaal niveau bij de aanpak van islamitische radicalisering
steeds weer opspeelt is de scheiding tussen kerk en staat. Het gaat hierbij om een theoretisch beginsel
waarvan de praktische uitwerking in de tijd en per plaats kan verschillen, afhankelijk van het politieke
en maatschappelijke krachtenveld. De paragrafen over de aanpak van radicalisering in het buitenland
illustreren dat er ook in Europa zeer verschillend over de verhouding tussen kerk en staat wordt gedacht.

195 Arts, L en Ulichki, F. (2009)
196 (http://www.monitorracisme.nl/content.asp2ePID=316&LID=1)



In Nederland wordt het krachtenveld nu bepaald door de opkomst van zowel de islam als het secularisme.
Terwijl de religieuzen zoveel mogelijk vrijheid willen om hun godsdienst te kunnen belijden, willen de
seculieren religie juist zoveel mogelijk weren uit het publieke domein. In een samenleving waarin het
secularingsproces nog maar enkele decennia aan de gang is, wordt de islam door grote groepen
als een bedreiging beschouwd van relatief recent verworven en ‘niet onderhandelbare’ waarden die
voortkomen uit bijvoorbeeld de emancipatie van vrouwen en homoseksuelen.

Wil een gemeente binnen deze krachtsverhoudingen een effectief beleid ontwikkelen om polarisatie,
radicalisering en uitsluiting te voorkomen, dan moet er sprake zijn van ‘insluiting’ en dienen er, met de
(grond)wet als uitgangspunt, bruggen te worden geslagen tussen verschillende bevolkingsgroepen.
Dat leidt vaak tot moeilijke afwegingen, waarin zowel principiéle als praktische argumenten een rol
spelen. Een bestuurder kan hierbij maar in beperkte mate een beroep doen op good practices van
elders en zal op grond van de lokale verhoudingen zijn eigen afweging moeten maken.

Internet

Een onderdeel waar geheel onterecht nog weinig aandacht voor is, is het internet. Jongeren besteden
meer tijd aan internetten dan aan andere media. Het is het belangrijkste middel voor hen geworden
om informatie te verzamelen en te communiceren met anderen.

De impact van grote communities op hetinternetis bijzonder groot geworden. Websites als maroc.nl en
marokko.nl hebben bijvoorbeeld meer geregistreerde en terugkerende bezoekers dan politieke partijen
leden hebben. En het bereik van een gemiddelde welzijnsorganisatie, school of migrantenorganisatie
valt volstrekt in het niet bij het bereik en de impact van een redelijk bezocht internetplatform.

Internet speelt dan ook een belangrijke rol bij de identiteitsontwikkeling van jongeren en bij het beeld
dat ze van anderen en van zichzelf vormen. Op het internet is sprake van een zekere balkanisering:
hoewel het aanbod van sites en communities enorm groot is, blijken mensen vooral die sites te
bezoeken waar ze gelijkgestemden vinden. Op zoek naar de waarheid, speuren internettende burgers
dus vooral naar een bevestiging van hun eigen (vooringenomen) waarheid.

Weinig weerbare jongeren die op zoek zijn naar hun identiteit kunnen gevoelig zijn voor websites
waarop een extremistisch gedachtegoed wordt aangeboden. Het simpele, weinig genuanceerde
onderscheid dat op deze sites wordt gemaakt tussen goed en kwaad, biedt hen al snel houvast.
En waar sprake is van de botsing van uiteenlopende meningen, krijgt dit al snel de vorm van forse
polarisatie die geregeld ontaardt in grof, beledigend of discriminerend taalgebruik en soms zelfs in
oproepen tot bedreiging. Het is een verruwing die ook met moderatie en justitieel optreden moeilijk is
in te dammen.

Tegen die achtergrond is het vreemd dat er door de rijksoverheid relatief weinig aandacht wordt
besteed aan polarisatie en radicalisering op het internet. Dat gemeenten hieraan weinig aandacht
besteden is begrijpelijk: het internet trekt zich immers weinig aan van gemeentegrenzen. De aandacht
van de rijksoverheid beperkt zich voornamelijk tot speurwerk van de inlichtingendiensten of curatief,
justitieel optreden.

In preventieve zin wordt er in het onderwijs, - zij het nog in beperkte mate - aandacht besteed aan
mediawijsheid, waardoor jongeren kritischer om leren gaan met de informatie die hen door media
wordt geleverd. Gezien de steeds meer medialiserende wereld, zou het een enorme stap voorwaarts
zijn wanneer mediawijsheid een verplicht vak in het onderwijs zou worden.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Met de grote internetcommunities doet de rijksoverheid nagenoeg niets. Het ministerie van WWI
financierde van zowel marokko.nl als maroc.nl een project, maar na Kamervragen van de PVV over
subsidiéring aan marokko.nl heeft het ministerie van WW!I een voorlopig beleid ontwikkeld met zeer
strikte eisen voor moderatie: aan gesubsidieerde initiatieven wordt nu de praktisch onmogelijke eis
gesteld dat ze 7 dagen per week 24 uur per dag een discriminerende of haatzaaiende opmerking
binnen een uur verwijderd moeten hebben.

Hierdoor lijkt het in de toekomst moeilijker te zijn geworden met steun van de overheid initiatieven
op te zetten die een groot bereik op het internet hebben. Dat is niet alleen een gemiste kans om
polarisatie en radicalisering tegen te gaan, maar ook om nieuwe kennis te ontwikkelen. Want daaraan
bestaat nog veel behoefte.

Hoewel het altijd beter kan en het vaak om gevoelige materie blijkt te gaan, zien we dat professionals in
het veld, ambtenaren en burgers zich steeds beter beseffen dat het bij radicalisering en polarisatie niet
alleen gaat over kale koppen en mannen met baarden, maar juist over alle mensen in de samenleving.
Er zijn de afgelopen jaren al veel publicaties en bijeenkomsten geweest, die vaak zijn bekritiseerd,
maar die tegelijkertijd wel degelijk hebben geleid tot meer bewustzijn, nuance, kennis en concrete
actie.

Waar het eerst vooral ging over radicalisering, gaat het nu steeds vaker ook over discriminatie
en polarisatie, die onlosmakelijk met radicalisering verbonden zijn. Op allerlei niveaus en vanuit
verschillende disciplines zijn mensen bereidwillig deze zaken op te pakken en resultaat te boeken.



dB

kenniscentrum

Literatuur: e e

* AIVD (2007) Radicale dawa in verandering. De opkomst van islamitisch neoradicalisme in
Nederland.

* AIVD (2006) Vervolgnota: Lonsdale jongeren in Nederland. Feiten en fictie van een vermeende rechts-
extremistische subcultuur.

* AIVD (2005), Lonsdale jongeren in Nederland. Feiten en fictie van een vermeende rechtsextremistische
subcultuur..

e AIVD (2004), Van Dawa tot Jihad, De diverse dreigingen van de radicale islam tegen de democratische
rechtsorde.

e Andriessen, |. (2006), Socio-cultural factors and school engagement: A study among Turkisch,
Moroccan, Assyrian and native Dutch youth in the Netherlands, Utrecht: Universiteit Utrecht.

* Art.1 NHN, Discriminatie in Noord-Holland Noord 2003-2007, Alkmaar

* Arts, L. (2007), De moskee in strijd tegen radicalisering, Onderzoek naar de opvattingen van
moskeebestuurders over het beleid van de gemeente Amsterdam om radicalisering onder
moslimjongeren aan te pakken. Utrecht: Afstudeerscriptie Universiteit Utrecht.

* Arts, L. en Ulichki, F. (2009) Monitor polarisatie, radicalisering en discriminatie in Noord-Holland.
Amsterdam: ACB Kenniscentrum.

* BD Kennemerland, Trendrapport BD Kennemerland 2003-2007, Haarlemmermeer

* Boender, W. (2007), Imam in Nederland. Opvattingen over zijn religieuze rol in de samenleving,
Amsterdam: Bert Bakker.

* Borgt, ter, T. en Hibbel, B. (1997), Wilde Jaren. Een eeuw jeugdculturen, Utrecht: Lemma BV.

* Brouard, S en Tiberj, V (2005), Francais comme les autres ? Enquéte sur les citoyens d’origine
maghrébine, africaine et turque, Paris : CEVIPOF, Presses de Siences Po.

* Buijs, F.J., Demant, F. & Hamdy, A. (2006). Strijders van eigen bodem. Radicale en democratische
moslims in Nederland. Amsterdam: Amsterdam University Press.

» Butter, E. (2007), Gekleurde verwachtingen, trendanalyse. Amsterdam: ACB Kenniscentrum.

e Butter, E., Hemmes, W. en Oordt, van, R. (2006), Pijlers voor bruggenbouwers, Amsterdam: ACB
Kenniscentrum.

e Canatan, K, et. al. (2003), De maatschappelijke rol van de Rotterdamse moskeeén, Rotterdam: COS.

* Centre for Islamic Pluralism (CIP) (2009), A guide tot Shariah Law and Islamist Ideology in Western
Europe 2007-2009, London: CIP.

* Civiq brochure (2005), Een klop op de deur. Moskeeén en vrijwillige inzet, Utrecht: Civiq.

* Cornelisse, M. (red.) (2007), Lokale aanpak van extreem-rechts in Noord Holland Noord, Alkmaar: Art.1
Bureau Discriminatiezaken Noord-Holland-Noord.

* COT rapport (2008). De rol van eersteliinswerkers bij het tegengaan van polarisatie en radicalisering.
Van ‘Ogen en oren’ naar ‘het hart’ van de aanpak, Den Haag: COT.

* Demant,F., Slootman. M, Buijs, F, Tillie, J. (2008) Teruggang en uittreding; processen van deradicalisering
ontleed, Amsterdam: IMES.

* Dierickx, Guido (2008), De buitenkant van de religie; een menswetenschappelijke verkenning,
Antwerpen: Garant.

* Donselaar, van, J., en Wagenaar, W. (2007), Monitor Racisme & Extremisme: Racistisch en
extreemrechts geweld in 2006, Amsterdam/Leiden: Anne Frank Stichting/Universiteit Leiden.

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Donselaar, van, J., en Wagenaar, W. (2008), Monitor Racisme & Extremisme: Racistisch en
extreemrechts geweld in 2007, Amsterdam/Leiden: Anne Frank Stichting/Universiteit Leiden.

Douwes, D., Koning, de, M. en Boender, W. (2005) (red.) Nederlandse moslims: Van migrant tot
burger, Amsterdam: Amsterdam University Press/Salomé.

Driessen, D., Werf, van der, M., Boulal, A. (2004), Laat het van twee kanten komen. Eindrapportage
van een verkenning (quick scan) van de maatschappelijke rol van moskeeén in Amsterdam.

Dumasy, E. (2008), Kwaliteitsdilemma’s van islamitische scholen, Amsterdam: SWP Amsterdam.

Eck van, S. (2008). Hoe te herkennen en te handelen? Radicalisering in het klaslokaal, Amsterdam:
Centrum voor Nascholing Amsterdam

Entzinger, H. & Dourleijn, E. (2008). De lat steeds hoger. De leefwereld van jongeren in een Multi-
etnische stad, Assen: Van Gorcum.

Gielen, A.J. (2008), Radicalisering en identiteit. Radicale rechtse en moslimjongeren vergeleken.
Amsterdam: Aksant.

Haenens, L. d’, Summeren, C. van, Saeys, F., & Koeman, J. (2004), Integratie of Identiteit: Mediamenu’s
van Turkse en Marokkaanse jongeren. Amsterdam: Boom.

Harchaoui, S. (red.) (2006), Hedendaags radicalisme. Verklaringen en aanpak, Apeldoorn: Het
spinhuis.

Homan, M. (2006), Generatie Lonsdale. Extreem-rechtse jongeren in Nederland na Fortuyn en van
Gogh. Antwerpen: Houtekiet

Houtch, Y. (2007), De invloed van de media op de religieuze beleving van moslim jongeren in Nederland
na de moord op Theo van Gogh. Tilburg: Afstudeerscriptie Universiteit van Tilburg.

Inspectie van het Onderwijs (2007, 2008), De staat van het Onderwijs; onderwijsverslag 2005-2006,
2006-2007.

Kepel, G. (2007), Oorlog in het hart van de islam, Olympus-nonfictie

Klooster, E. (2005) Interculturele verhoudingen op Amsterdamse scholen voor voortgezet onderwijs en
middelbaar beroepsonderwijs, Quickscan college van B&W Amsterdam.

Knigge, P. (1998), The ecological correlates of right-wing extremism in Western Europe. In: European
Journal of Political Research, jaargang 34, 249-279.

Kooijman, H. (2005), Een groep apart? Jongerenwerk en etniciteit, Utrecht: NIZW Jeugd/SWP.

Kroon, van der, R. (2005), Moslims in de media, Rotterdam: Afstudeerscriptie Universiteit Rotterdam.
Leyers, J. (2007), De weg naar Mekka, uitgeverij Van Halewyck

Lub, V. (2009), Stimulering van maatschappelijke binding van jongeren, Een verkenning naar sociale
interventies op het terrein van radicalisering en culturele spanningen. Utrecht: Movisie

Koning, de, M. (2007), De Zuivere Islam. Geloofsbeleving, identiteitsvorming en radicalisering van
Marokkaanse jongeren, Amsterdam: Bert Bakker

Maussen, M. (2006), Ruimte voor islam? Stedelijk beleid, voorzieningen, organisaties, Amsterdam: Het
Spinhuis

McDonald, L. Z. (2008), Routes to Succes, Muslima’s in Action, Birmingham: Birmingham City
Council.

MacEoin, D. en Whiteman, D. (2009), Music, Chess and Other Sins: Segregation, Integration and
Muslim Schools in Britain, London: Civitas

Meah, Y. (2008), Tackling the Threat of Radicalisation through alternative supply, Amsterdam: Final
Conference RECORA (EU Project Recognising Radicalisation).

Meldpunt Discriminatie Internet (2009), Jaarverslag 2008, Amsterdam: MDI

Moors, H. en M. Jacobs (2009), Aan de hand van de imam. Integratie en participatie van orthodoxe
moslims in Tilburg-Noord, Tilburg: IVA beleidsonderzoek en Advies.

Naiji, H., Galen, van, S. en Raiji, Z. (2007), De imam en de dede, Amsterdam: ACBKenniscentrum.
Nasr Abu Zayd (2006): Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analyses, Den Haag:
WRR.



NCTb (2006), Handreiking terrorismebestrijding op lokaal niveau.

Noordam, K, Oordt, van, R. en Coriiz, C. (red.) (1998), Mensen, rechten en islam. Beschouwingen over
grondrechten, Amsterdam: Bulaag/SBLI

NVG/Radar (2006), Radicalisme signaleren en aanpakken. Vroegtijdige aanpak van radicaliserende
Jjongeren, handreiking voor gemeenten.

Otto, J.M.(2006), Sharia en nationaal recht, Amsterdam: Amsterdam University Press.

Pels, T. et al. (2006), Pedagogiek in moskee Ayasofya/Al Wahda/Othman (3-delig), Utrecht: Verwey-
Jonker Instituut/FORUM.

Pels. T. (2002), Tussen leren en Socialiseren. Afzijdigheid van de les en pedagogisch-didactische
aanpak in twee multi-etnische brugklassen, Assen: Van Gorcum.

Peters, R. (2005), De Ideologische en Religieuze ontwikkeling van Mohammed B.: Deskundigenrapport
in de strafzaak tegen Mohammed B. in opdracht van het Openbaar Ministerie opgesteld voor de
arrondissementsrechtbank Amsterdam.

Roy, O. (2004), De globalisering van de islam, Amsterdam: Van Gennip.

Roy, O. (2006), De islam en de scheiding van kerk en staat, Amsterdam: Van Gennip.

Ruiter, D. de, De Graaf, W. en Maier, R. (2006) De invloed van beeldvorming. Contacten met allochtone
ouders op zwarte basisscholen. In: Migrantenstudies, jaargang 22, nummer 3.

Sar, J. van der, R. Lombo -Visser en W. Boender (2009) Moskeeén gewaardeerd; Een onderzoek naar
het maatschappelijk rendement van moskeeén in Nederland. Utrecht: Oikos.

Schoppen, H. (1997), Het zijn onze feesten. Jeugdculturen en geweld tegen allochtonen in Nederland.
Den Haag: Ministerie van Binnenlandse Zaken.

Shadid, W.A. & P.S. van Koningsveld (1997). Moslims in Nederland. Minderheden en religie in een
multiculturele samenleving. Alpen aan den Rijn: Bohn Stafleu Van Loghum.

Shadid, W. (2005), Berichtgeving over moslims en de islam in de Westerse media: beeldvorming,
oorzaken en alternatieve strategieén. In: Tijdschrift voor communicatiewetenschappen.

Sluis, van der, R. (2005), Van Vreemde Smetten Vrij? Een quickscan naar rechtsextremisme onder
jongeren in de Zaanstreek en Purmerend, Zaanstreek/Waterland: Bureau Discriminatiezaken (2005)
Steyaert (red.) (2006), ICT en samenleving. De sociale dimensie van technologie. Amsterdam: Boom.
Tillie, J. en Slootman, M. (2006), Processen van radicalisering. Waarom sommige Amsterdamse
moslims radicaal worden Amsterdam: IMES.

Vereniging Nederlandse Gemeenten (2009), Verslag conferentie religie en publiek domein in relatie tot
het gemeentelijk beleid, Den Haag

Visser, M. en Slot, J.(2005), Extremisme en radicalisering in het Amsterdams Voortgezet Onderwijs.
Amsterdam: Gemeente Amsterdam, Dienst Onderzoek en Statistiek.

Vries, de, M. (2006), Radicalisme gelokaliseerd. Onderzoek naar een effectieve aanpak van radicalisme
en radicalisering door gemeenten in Nederland. Den Haag: SGBO.

Waardenburg, J. (red.) (2000), Islam: norm, ideaal en werkelijkheid, Weesp: Het Wereldvenster.
Wadud, A. (2004) De koran en de vrouw, herlezing van een heilige tekst vanuit een feministisch
perspectief. Amsterdam: Bulaaq.

Waterhouse Consulting Group (2008), Preventing Violent Extremism: An Independent Evaluation of the
Birmingham Pathfinder. Birmingham: Waterhouse Consulting Group.

Witte, R., Veenstra, M., Schram, K. en Kors, F. (2003), Interetnische Spanningen, een draaiboek, Den
Haag: SDU Uitgevers.

Wonderen, R. van en Magry, C. (2008), Polarisatie en sociaal vertrouwen in de buurt: een oriénterend
onderzoek in zes gemeenten naar de aanpak van polarisatie en sociaal vertrouwen, Utrecht: Verwey-
Jonker Instituut.

Zannoni, M en Van der Varst, L (2007), Ondersteuning bij de lokale aanpak van polarisatie en
radicalisering; de gemeentelijke behoefte(n) verkend, Den Haag: COT Instituut voor Veiligheids-
en Crisismanagement.

dB

kenniscentrum

mancipatie en participatie

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Beleidsstukken

Actieplan Polarisatie en Radicalisering 2007-2011. Uitgave van het Ministerie van Binnenlandse Zaken
en Koninkrijksrelaties (2008)

Actieplan Slotervaart: het tegengaan van radicalisering. Uitgave van stadsdeel Slotervaart (2007)
Amsterdam tegen radicalisering. Uitgave van gemeente Amsterdam (2007)

Beleidskader van de Gemeentelijke Informatiehuishouding Radicalisering. Uitgave van gemeente
Amsterdam (2006)

Handreiking: Terrorismebestrijding op lokaal niveau. Uitgave van NCTb (2006)

Salafisme in Nederland. Een voorbijgaand fenomeen of een blijvende factor van belang? Uitgave van
NCTb (2008)

Radicalisering in Rotterdam. Uitgave van het Informatieschakelpunt (2006)

Meedoen of achterblijven, actieprogramma tegen radicalisering en voor kansen voor Rotterdammers
Uitgave van gemeente Rotterdam en COT Instituut voor Veiligheids- en Crisismanagement (2005)
Trendanalyse polarisatie en radicalisering 2008. Uitgave ven het ministerie van Binnenlandse Zaken.

Kranten, tijdschriften

Frankrijk: scheiding van moskee en staat, Sylvester Hoogmoed, in: De Helling, 2005/4

Hoe een klein onderzoek naar radicalisering tot te grote conclusies leidt. E. Klooster in: NRC Handelsblad
(2-6-2005)

Integratie is niet de oplossing, artikel in het NRC van 25 juni 2007

Invioed imams op moslims overschat. W. Boender in: NRC Handelsblad (13-11-2007)

Maak vrome moslim niet op voorhand verdacht, Rebekah Delsol en Rachel Neild in Trouw, 29 mei
2009

Maroc-Hebdo International no 5§59, 23 tot 30 mei 2003

Invioed imam op moslims overschat’ NRC Handelsblad, 13-11-2007

Moslims moeten zorgen voor betere PR. M. Cheppih in: Contrast, jaargang 15 (febr. 2008)

Opkomst en ondergang van extreemrechtse websites, Joep Dohmen, NRC Handelsblad 25 augustus
2007

PvdA steunt liberale islam, Kustaw Bessems in: de Pers, 3 september 2007

Radicalisering te voorkomen. B. Meijer in: Parool (17-11-2007)

Revealed: UK’s first official sharia courts, Abul Taher in: The Sunday Times, September 14, 2008
Salafisme biedt jonge moslims ‘derde’ weg. M. de Koning in: NRC Handelsblad (01-10-2007)
Salafisme, compromisloos en rechtlijnig, maar ‘niet gevaarlijk’ J.Groen en A. Kranenberg, in de
Volkskrant van 10 mei 2006

Salafisten/ niemand geeft Amrin een baantje, Julie van Traa in Trouw, 2 januari 2006

Van Kruidenverkoper tot staatsvijand nummer zoveel ,Julie van Traa in Trouw, 21 september 2006
Scheiding kerk en staat even opzij gezet. Van Middelkoop in: Reformatorisch Dagblad (30-03-2007)
Sharia in Europa? Welke sharia? M. Berger in Eutopia: 2005 (nummer?)

Terrorisme kan je niet uitroeien. Interview met B. De Graaf in: Metro (10-04-2007)

Vioscoop, Kloof in het klaslokaal. Magazine 2008, nummer 26



Websites en weblogs:

http://www.nrc.nl/W2/Lab/Profiel/Extreemrechts/
http://www.annefrank.org/upload/downloads/monitor2004-6.pdf
http://www.nrc.nl/binnenland/article1759949.ece/Extreem-rechts_hielp_partij_Wilders
http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2008/07/amsterdam-schen.html
http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2008/08/britse-geheime.html
http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2008/09/marcouch-taboe.html#more
http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2008/11/radicaliserende.html
http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2008/12/de-staat-laat-t.html
http://allochtonen.web-log.nl/allochtonen/2009/05/toename-haatgro.html
http://amsterdam.nl/?ActltmIdt=22456
http://intel.web-log.nl/intel/2006/05/deprogrammeren_.html
http://web.mit.edu/marshall/www/papers/CyberBalkans.pdf
http://www.denieuwereporter.nl/2009/04/de-balkanisering-van-het-web/
http://www.maroc-hebdo.press.ma/MHinternet/Archives_559/html_559/liste559.html
http://www.matribunal.com/index.html
http://www.minocw.nl/documenten/ho-doc-2003-imamopleiding.pdf
http://www.nctb.nl/Images/Country%20profile%202008%20NL_tcm91-147864.pdf?cp=91&cs=25496
http://www.nctb.nl/onderwerpen/wat_is_terrorisme/wat_is_terrorisme.aspx
http://www.pewinternet.org/Reports/2009/6--The-Internets-Role-in-Campaign-2008/1--
http://www.refdag.nl/oud/isla/011019isla13.html
http://www.tijm.nl/rubriek1/column_dumasy.htm
http://www.vng.nl/eCache/DEF/80/340.html
http://www.wijblijvenhier.nl/index.php?/archives/1770-Neo-malikisme.html)
http://www.refdag.nl/artikel/1397673/Marokko+onverwacht+vruchtbare+bodem+extremisme.html
http://www.zorgwelzijn.nl/dossiers/id20105-

Memorial Institute for the Prevention of Terrorism (MIPT).;
http://www.start.umd.edu/start/data/tops/terrorist_organization_profile.asp?id=4257Summary-of-
Findings.aspx?r=1

www.aivd.nl

www.flwi.ugent.be/cie/CIE/boender2.htm

www.livreblancdefenseetsecurite.gouv.fr

www.nctb.nl

www.nuansa.nl

www.pas.amsterdam.nl
www.schoolenveiligheid.nl/aps/School+en+Veiligheid/themas/%...

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

ACB Kenniscentrum zet zich in om polarisatie en radicalisering, zowel islamitische als extreemrechtse,
tegen te gaan. Voorkomen moet worden dat jongeren met de rug naar de Nederlandse samenleving en
rechtsorde gaan staan. Personen en groepen die zich zichtbaar isoleren of buitengesloten voelen, maar
waarbij geen vorm van radicalisering herkenbaar is, willen we juist betrekken bij de maatschappij.

Hiertoe ontwikkelen we de volgende activiteiten:

* onderzoek ACB Kenniscentrum publiceert over binnen- en buitenlandse initiatieven en good
practices ter voorkoming van radicalisering. Daarbij wordt expliciet gekeken naar de preventieve
rol die moskeeén kunnen spelen. In 2008 verscheen de publicatie Radicaal Anders, in september
2009 deze update: Radicaal, orthodox of extremist?

* advies ACB Kenniscentrum adviseert gemeenten, instellingen en migrantenorganisaties over
beleid en projecten om radicalisering en polarisatie te voorkomen.

* netwerken In opdracht van de provincie Noord-Holland zetten ACB Kenniscentrum en lokale
vestigingen van Art.1 een provinciale kenniskring polarisatie, radicalisering en discriminatie op.
Ook wordt een provinciale monitor polarisatie, radicalisering en discriminatie ontwikkeld. In de
zomer van 2009 is hiervan een eerste versie verschenen (zie bijlage 3).

» projecten en methodieken ACB Kenniscentrum is verantwoordelijk voor de uitvoering van het
preventieve plan van aanpak Radicalisering in het Amsterdamse stadsdeel Oost/Watergraafsmeer
(Weerbaar Oost, bijlage 4) en is intensief betrokken bij het project Voorkomen is Beter dan
Genezen van moskeeén die zijn aangesloten bij de Raad van Marokkaanse Moskeeén Noord-
Holland (RvM). (zie bijlage 5)

» trainingen ACB Kenniscentrum ontwikkelt en verzorgt trainingen voor moskeebestuurders,
imams, jongerenwerkers, jongeren, ouders en lokale overheden.



ACB Kenniscentrum heeft in opdracht van de provincie Noord-Holland een kort verkennend
onderzoek (monitor) verricht om een indruk te krijgen of er door verschillende partijen (gemeenten,
welzijn, politie, migrantenorganisaties) in hun werkgebied processen van radicalisering, polarisatie en
discriminatie worden waar genomen. Ook moest duidelijk worden welke gemeenten op deze terreinen
beleid en projecten ontwikkelen. Het onderzoek is uitgevoerd in samenwerking met 3 Bureaus
Discriminatiezaken in de regio: Bureau Art. 1 Gooi en Vechtstreek, Art. 1 bureau discriminatiezaken
Noord-Holland Noord en Bureau Discriminatiezaken Kennemerland. Ook is samengewerkt met Primo
Noord-Holland. Het onderzoek is verricht d.m.v. literatuur- en internetonderzoek, 20 digitale enquétes,
8 interviews met vertegenwoordigers van gemeenten, 7 interviews met jongerenwerkers, 6 interviews
met zelforganisaties of sleutelfiguren en 5 interviews met politiefunctionarissen. De bedoeling is dat de
monitor in 2010 geactualiseerd zal worden en als basis kan dienen voor een kenniskring polarisatie,
radicalisering en discriminatie in Noord-Holland.

Enkele conclusies

Discriminatie

o Uit registraties van de politie en bureaus discriminatiezaken / Art. 1, blijkt dat discriminatie relatief
vaak wordt gemeld in de provincie Noord-Holland in vergelijking met andere provincies. In 2008
vonden 694 van de in totaal 2240 meldingen plaats in Noord-Holland. Meer meldingen van
discriminatie hoeft overigens niet te betekenen dat er meer gediscrimineerd wordt. Het kan ook
het gevolg zijn van een actief discriminatiebeleid. Wel is het zeer waarschijnlijk dat de meldingen
die geregistreerd worden, slechts een topje van de ijsberg vormen. Dit beeld wordt bevestigd door
de sleutelfiguren en de politie die aan dit onderzoek hebben meegewerkt.

o Jongerenwerkers signaleren een groeiende frustratie onder jongeren, die met discriminatie te
maken krijgen. Vanuit zelforganisaties groeit het wantrouwen tegen instituties, omdat het idee aan
kracht wint dat deze instellingen niet opkomen voor hun achterban.

o Slechts drie van de 20 geénquéteerde gemeenten hebben een antidiscriminatiebeleid ontwikkeld.
Wellicht verandert dit op korte termijn: gemeenten zijn per 1 juli 2009 verplicht om in elke unieke
gemeente een bureau of meldpunt discriminatiezaken te faciliteren waar burgers met klachten
terecht kunnen. Dit kan leiden tot meer antidiscriminatiebeleid op lokaal niveau.

o de politie heeft veel aandacht voor het tegengaan van discriminatie.

Polarisatie (= een verscherping van tegenstellingen tussen groepen)

o Jongerenwerkers en zelforganisaties signaleren een toename van spanningen tussen
bevolkingsgroepen.

Door meerdere respondenten worden ROC’s genoemd als broedplaats voor spanningen.
75% van de gemeenten meent dat er geen sprake is van polarisatie tussen groepen. Tegelijkertijd
geeft een meerderheid aan hier niet voldoende een beeld van te hebben.

o Taalgebruik en omgangsvormen op het internet, maar ook de opkomst van de PVV worden in
verband met polarisatie vaak genoemd. Naar aanleiding van de verkiezingswinst van de PVV
tijldens de Europese Verkiezingen in juni 2009 verwacht éénderde van de allochtonen een toename
van spanningen tussen bevolkingsgroepen. Dat blijkt uit onderzoek van Motivaction.

o Specifiek beleid om polarisatie tegen te gaan is er amper; wel worden door sommige gemeenten
activiteiten ontwikkeld die de ontmoeting tussen verschillende bevolkingsgroepen bevorderen.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Radicalisering (gaat om islamitisch en rechts-extremisme, dieren- en links activisme).

o Radicalisering is een gevoelige term; betrokkenen praten vaak liever in termen van polarisatie of
vervreemding.

o Uiteerderonderzoek (2007)van Bureau Discriminatiezaken Kennemerland blijkt datin Zwanenburg,
Lisserbroek en Abbenes groepen jongeren (totaal 125) rondlopen met extreemrechtse sympathieén.
Uit onderzoek van Art. 1 Bureau discriminatiezaken Noord-Holland Noord (2007) bleek dat in
17 van de 26 gemeenten sprake was van overlast door zogenaamde Lonsdale-jongeren. Ook
de politie in Noord-Holland Noord, de Gooi Vechtstreek en Kennemerland heeft radicalen in
beeld. Er wordt melding gemaakt van bedreiging, bekladding, vernieling, mishandeling en het
verspreiden van verboden geschriften. In Haarlem, Huizen en Edam zijn moskeeén in brand
gestoken, in Hilversum zijn auto’s in brand gestoken door dierenactivisten. In Alkmaar is brand
gesticht in een Turks verenigingsgebouw. Het gaat dan vooral om extreemrechts en in enkel
geval dierenactivisten. Interventies zijn tot nu toe nog niet nodig geweest voor moslimradicalen;
die vorm van radicalisering blijft tot nu toe zitten in de fase van ‘interesse voor’ extremistisch
gedachtegoed.

o Drie gemeenten maken melding van min of meer (afhankelijk van de definitie) radicaliserende
groepen, het gaat hierbij om moslims (2 keer) en extreemrechtse jongeren. Deze gemeenten zijn
gestart met beleidsontwikkeling en/of een verkennend onderzoek.

o Zelforganisaties geven aan graag betrokken te willen worden bij activiteiten om radicalisering
tegen te gaan.

Behoeften

Verschillende respondenten geven aan een gebrek aan kennis en vaardigheden te hebben om
processen van vooral polarisatie en radicalisering te herkennen. Is iemand die zijn baard laat staan
aan het radicaliseren? Is iemand die een bomberjack draagt radicaal? Hoe geef je vervolg aan die
signalen? En (hoe) kun je ze voorkomen?

Er is behoefte aan meer kennis en aan ‘multiculturele vaardigheden’ bij jongerenwerkers. Bij de politie
wordt al veel aandacht besteed aan radicalisering en polarisatie, maar er bestaat nog steeds behoefte
aan meer kennis. Zelforganisaties geven aan meer betrokken te willen worden in overlegstructuren, en
niet pas als het al misgegaan is. 45% van de gemeenten geeft aan geen behoefte te hebben aan enige
kennis, training, advisering of anders, op het gebied van discriminatie, polarisatie en radicalisering. De
rest van de gemeenten heeft verschillende behoeftes, waarvan kennisbevordering de grootste is.



Het Amsterdamse stadsdeel Oost-Watergraafsmeer heeft in 2007 een plan van aanpak geschreven
dat gericht is op het voorkomen van radicalisering.”® Oost/Watergraafsmeer wil met haar plan ook
een toename van sociale uitsluiting, verharding, angst en maatschappelijke uitval tegengaan.

Op basis van het plan van aanpak van het stadsdeel heeft ACB Kenniscentrum begin 2008 een
uitvoeringsplan geschreven. Hierin werd als aanvullende doelstelling geformuleerd dat voorkomen
moest worden dat jongeren met de rug naar de samenleving en de Nederlandse rechtsorde gaan
staan, of erger, zich hiertegen gaan afzetten. Met deze aanvullende doelstelling werden ook groepen
ingesloten waarbij wel zichtbaar is dat zij (voornamelijk jongeren) zich isoleren, maar waarbij dit (nog)
niet herkend wordt als een vorm van radicalisering.

Doelgroepen
Radicalisering is geen geisoleerd proces, maar vindt plaats door interactie met de directe leefomgeving.
De volgende doelgroepen worden onderscheiden:

A: Moslimjongeren in stadsdeel Oost/Watergraafsmeer;

B: Hun ouders en andere gerelateerden; moskeebesturen en imams
C: Buurtbewoners, instellingen, politie, onderwijs, lokale overheid
Partners

Er wordt in het project veel belang gehecht aan migrantenorganisaties en bestaande netwerken als het
Bestuurlijk Overleg Migranten Organisaties (BOMO). Een centrale rol wordt vervuld door de islamitische
organisaties in het stadsdeel, in het bijzonder de 5 moskeeorganisaties in het stadsdeel. *® Ook wordt
samengewerkt met welzijnsinstellingen, scholen, politie, buurtregisseurs, woningbouwcorporaties,
sportverenigingen, DWI, ouderen - en zorgcentra, ouderenorganisaties, jongerencentra en kerken.

Periode
Het project loopt sinds februari 2008 en wordt in december 2009 afgerond.

Activiteiten

De activiteiten zijn ingedeeld per doelgroep en per thema. We onderscheiden drie doelgroepen:
jongeren (A), ouders, familieleden en moskeeén (B), overige betrokkenen, zoals instellingen of
buurt (C) en drie thema’s: de vergroting van maatschappelijk vertrouwen; de vergroting van politiek
vertrouwen; en de vergroting van religieuze weerbaarheid en de omgang met radicale jongeren.

197 Definitie radicalisering: Proces van toenemend radicaal gedachtegoed bij een persoon waarbij de bereidheid groeit om
zelf diep ingrijpende veranderingen van de samenleving en de democratische rechtsorde (op ondemocratische wijze) na te
streven en/of te ondersteunen, dan wel anderen daartoe aan te zetten.

198 Ibno Khaldoun (Al Kabir moskee), Ufuk (Yeni Cami), Turks Islamitisch Sociaal Cultureel Centrum (TISCC) (EyUp Sultan moskee),
Stichting Sociaal Culfureel Centrum voor Marokkanen (SSCCM) (El Fath moskee) en Moskee Al Karama

-
2
£
o
=
X
[}
X
¢}
T
o
L
b=
o
]
O
9
T
O
o



radicaal orthodox extremist

Uitgevoerde activiteiten

- Training maatschappelijke oriéntatie en participatie van moskeebestuurders en imams

- Leesgroep jongeren

- Groepsgesprekken en debatten met jongeren

- Voorlichtingsbijeenkomsten voor ouders

- Debatten met een breed publiek en politiek

- Trainingen voor jongerenwerkers en straathoekwerkers

- Voorlichtingen/trainingen contactvaders (buurtvaders)

- Discussie- en trainingsweekenden met jongeren

- Afstemming activiteiten 12 + (directeuren VO)

- Afstemming activiteiten 12 - (directeuren BO)

- Overlegvormen (netwerkoverleg, vertrouwenspersonen, stuurgroep, stadsdeel, etc.)

- Groot debat met wetenschappers, politici, columnisten, belangenbehartigers, buurtbewoners
en jongeren over discriminatie, uitsluiting, polarisatie en radicalisering (29 november 2009)

Gedeeltelijk uitgevoerde activiteiten

- Opzetten en/of uitbreiden en aanpassen website per betrokken organisatie
- Cyberimam

- Weblog (http://geloveninoost.web-log.nl)

Eigen bevindingen februari 2008 — september 2009 '%°

- Het project is preventief van aard en gericht op het opzetten van nieuwe dan wel het versterken
van bestaande netwerken. Gekozen is voor een aanpak waarbij weinig ruchtbaarheid aan het project
werd gegeven. Het project en de activiteiten die er aan verbonden zijn hebben zich langzaam maar
zeker door het stadsdeel heen gezongen. Hierdoor is voorkomen dat er een extra tegenreactie vanuit
de gemeenschappen zelf werd afgegeven. Toch was de ontvangst van het project niet onverdeeld
positief.

- De reacties op het Plan van Aanpak Radicalisering van het stadsdeel en het daaruit
voortvloeiende uitvoeringsplan bij betrokken organisaties, netwerken, instellingen en individuele
participanten waren wisselend. Allereerst was het achteraf bezien wellicht niet verstandig om in de
titel en tekst van de aanpak de nadruk zo veel als nu is gedaan te leggen op radicalisering. Hoewel
in toelichtingen op de aanpak door stadsdeelbestuurders en ambtenaren direct de link werd gelegd
met thema’s als discriminatie, uitsluiting en andere mogelijke redenen om je met de rug naar de
samenleving toe te keren, is door die nadruk bij een deel van de participanten het wantrouwen vergroot,
terwijl voor een ander deel er een gebrek is aan herkenning (en dus aan betrokkenheid). Ondanks dat
in de praktijk de scoop van het project aanzienlijk wordt verbreed, was een aanpak die van ‘breed naar
smal’ beschreven wordt, waarschijnlijk effectiever geweest. Door de onbedoeld gecreéerde afstand,
is, wordt en moet nog steeds (en meer dan verwacht) tijd gestoken worden in het ‘verkopen’ van het
project’.

199 Voor de evaluatie van het project tot de zomer van 2009 verwijzen wij naar de nu nog niet openbaar gemaakte rapportage
van Floris Vermeulen en Niels Kooiman van het IMES: Evaluatierapport project Weerbaar Oost/Netwerken tegen radicalisering
Stadsdeel Oost-Watergraafsmeer (3 augustus 2009), Amsterdam: IMES



- Gedurende het project is het aantal aandachtsterreinen verbreed. De deelthema’s uitsluiting,
polarisatie en discriminatie zijn nadrukkelijk toegevoegd. Bovendien ligt het accent niet alleen op
jongeren die vatbaar zijn voor radicalisering maar op ‘jongeren die zich om welke reden dan ook en op
welke manier dan ook gaan afsluiten, uitsluiten of buitensluiten en hun omgeving'. Deze verbreding
van de aanpak heeft geresulteerd in meer ingangen bij zowel moskeebestuurders en imams, scholen
en andere professionals, als (en vooral) ook bij de jongeren zelf!

- Veel is geinvesteerd in de samenwerking met moskee- en migrantenorganisaties. Het contact
met een groot aantal van die organisaties is intensief, frequent en duurzaam. De stevige inzet op
samenwerking met (semi)vrijwilligersorganisaties van moslimmigranten (methodische keuze) maakt het
project enerzijds sterk en afwijkend, maar aan de andere kant ook extra kwetsbaar. In het afgelopen
projectjaar is gebleken dat de wil er vaak is, maar de capaciteit en/of continuiteit ontbreekt. Daar is
veel energie en tijd mee verloren gegaan. Ook hebben daardoor een aantal geplande bijeenkomsten
geen doorgang kunnen vinden. Anderzijds is gebleken dat een diepte-investering in de eigen structuren
van de moslimgemeenschappen in Oost-Watergraafsmeer heeft geresulteerd in essenti€le uitwisseling
van expertise over radicalisering, het verstrekken van handvatten aan bestuurders en vrijwilligers die
onmisbaar zijn om zoekende jongeren meer bij hun organisaties en werk te betrekken en het discussiéren
met jongeren die op welke manier en om welke reden dan ook een afstand voelen tot de samenleving.

- Heel schematisch en in algemene zin weergegeven, bestond er bij de Marokkaanse partners
en participanten het nodige wantrouwen, bij de Turkse deelnemers weinig (aanvankelijke) herkenning
en bij de autochtone betrokkenen een gebrek aan kennis. Tijdens het project is met het nodige succes
gewerkt aan het wegwerken van deze belemmerende factoren. Toch zal bij een mogelijk vervolg
gewerkt moeten blijven worden aan het vergroten van onderling vertrouwen, het in een (bredere)
context plaatsen van de thematiek en intensieve wederzijdse kennisoverdracht.

- Lopende het projectjaar is gebleken dat het onderhouden van intensieve contacten en het
werken met cycli van leesgroepen, lezingen, bijeenkomsten en trainingen vertrouwen schept en
resultaat oplevert. Pas na meerdere sessies werd (meer) openlijk gesproken over eigen ervaringen
dan wel meer algemene observaties op terreinen als uitsluiting, discriminatie en radicalisering. In de
dagelijkse praktijk is daar weinig tijd en ruimte voor. Juist de diepte-investeringen in dit project blijken
op termijn een meerwaarde te hebben.

- Een combinatie van direct en intensief contact, netwerken, voorlichting, discussie/debat en
training, moet ook in de toekomst niet alleen zorg dragen voor meer vertrouwen, herkenning en kennis,
maar ook tot het wegnemen van gevoelens van uitsluiting en discriminatie die juist voedsel geven aan
de meest uiteenlopende vormen van ‘radicalisering’.

- Veel actoren in de buurt hebben weinig tot geen kennis over de islam in het algemeen en
radicalisering in het bijzonder. Dat verklaart gedeeltelijk het gebrek aan (her)kenning. Bovendien wordt
daardoor de (orthodoxe) beleving van de islam (en het zich daarna gedragen en kleden) soms verward
met radicalisering.

- In de loop van het projectjaar is steeds duidelijker geworden dat een keuze voor buurtgericht
werken hoogstwaarschijnlijk meer effect sorteert dan sectorgericht werken. Jongeren zijn vaak actief
in een bepaalde buurt en maken (al dan niet) gebruik van de verschillende voorzieningen die er in
zo’n buurt zijn. Belangrijk is dat het referentiekader van deze buurtvoorzieningen hetzelfde is. Het
gemeenschappelijk volgen van trainingen en andere vormen van deskundigheidsbevordering lijkt dan
ook voor de hand te liggen.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Resultaten bij de aandachtsgroepen en samenwerkingspartners

Jongeren

Tijdens de discussiebijeenkomsten, trainingen, leesgroepen en praatsessies, bij de verschillende
moskeeorganisaties, migrantenorganisaties, het jongerenwerk, Streetcornerwork en via de contacten
met scholen, buurtoverleg, buurtregisseurs en informele netwerken zijn in totaal bijna 200 jongeren
direct bereikt. Die jongeren hebben op hun beurt het bestaan van het project en de daaraan verbonden
activiteiten verder verspreid. Met ongeveer 40 van deze jongeren is het contact zeer intensief en worden
regelmatig bijeenkomsten georganiseerd. Het merendeel van deze jongenen heeft een Marokkaanse
achtergrond. De rest is grotendeels van Turkse komaf.

Ouders

De ouders (soms van bovenstaande jongeren) zijn gedeeltelijk bereikt via de moskee- en migran-
tenorganisaties. Belangrijk is echter ook de ingang via school. Duidelijk is dat er bij veel ouders weinig
zicht is op de ‘omgeving en beleving’ van hun kinderen (vooral jongens). Dat heeft zoals bekend vaak
te maken met de thuissituatie, maar ook door de afstand van veel ouders (zowel vaders als moeders)
tot de buurt buiten de eigen structuren. Bij een deel van de ouders is er behoefte aan het verruimen
van de kennis over (het herkennen van en omgaan met) radicalisering, maar bij een ander deel is de
vraag naar algemene maatschappelijke ori€ntatie in ieder geval in eerste instantie veel groter.

Moskeebestuurders en imams

De moskeebestuurders en imams van drie van de vijf moskeeén zijn in meerdere sessies getraind in
het herkennen van radicalisering, het omgaan met jongeren, het betrekken van jongeren, de sociale
kaart, en de sociaal-maatschappelijke context en omgeving waar de moskee zich in bevindt. Zij hebben
aangegeven daar heel veel van te hebben geleerd en hebben allemaal aangegeven behoefte te
hebben aan vervolgtrajecten. Overigens is met taalaanbieders contact gelegd over de groepsgewijze
verbetering van de actieve kennis van de Nederlandse taal.

Jongeren(opbouw)werkers

Het overgrote merendeel van de jongeren(opbouw)werkers en stagiaires van Dynamo en
Streetcornerwork zijn getraind in het herkennen van en omgaan met radicaliserende moslimjongeren.
Daarbij is ook veel aandacht besteed aan de overdracht van algemene kennis over de islam. Dat
bleek geen overbodige luxe, zeker niet voor ‘autochtone’ medewerkers.

Directeuren en docenten van onderwijsinstellingen

Met directeuren en docenten in het primaire en in het voortgezet onderwijs is zowel op groepsniveau
als op individueel niveau gesproken over de aan het project gerelateerde problematiek. Als het
project wordt voorgezet, kunnen concrete afspraken gemaakt worden over specifieke trainingen en
discussiebijeenkomsten. Daarnaast hebben in april, juni en november 2009 vier werkbijeenkomsten/
conferenties plaatsgevonden die gericht waren op radicalisering in het primair onderwijs (10 juni) en
een veilige school in een veilige buurt. Met het primair onderwijs is gesproken over de invloed van
(al dan niet vermeende) processen van discriminatie, uitsluiting, polarisatie en radicalisering op de
sociale veiligheid in de omgeving van de school.

Contactpersonen/uitvoering:

Het project wordt in december 2009 afgesloten. Voor de coordinatie en uitvoering van het project
heeft ACB-Kenniscentrum een beroep gedaan op Roemer van Oordt. Eindverantwoordelijk vanuit
ACB Kenniscentrum is Ewoud Butter. Verder worden ACB-medewerkers ingezet afhankelijk van hun
deskundigheid (trainers, deskundigen op gebied van bijvoorbeeld onderwijs, arbeidsmarkt, emancipatie
van vrouwen). Het project is positief geévalueerd door het IMES van de Universiteit van Amsterdam.



De Raad van Marokkaanse Moskeeén Noord-Holland (RVM) en ACB Kenniscentrum hebben met
steun van de Unie van Marokkaanse Moslim Organisaties Nederland (UMMON) het initiatief genomen
tot twee pilotprojecten die gericht zijn op het voorkomen van radicalisering en het tegengaan van
polarisatie.

Eén pilotproject vindt plaats bij 10 Amsterdamse moskeeén die zijn aangesloten bij de RVM.2%° De
RVM heeft hiervoor een subsidie (voor 1 projectjaar) ontvangen van de gemeente Amsterdam. Het
andere pilotproject vindt plaats bij 8 moskeeén uit de rest van Noord-Holland, die ook zijn aangesloten
bij de RVM. Hiervoor heeft ACB Kenniscentrum subsidie ontvangen (voor twee jaar) van de provincie
Noord-Holland.

In eerste instantie richt dit project zich op de besturen, de imams en de jonge en oudere bezoekers
(vrouwen en mannen, meiden en jongens) van de Marokkaanse moskeeén.

Doelstellingen

Doel van het project is radicalisering en polarisatie te voorkomen. Vandaar de titel Voorkomen is beter
dan genezen. De initiatiefnemers willen voorkomen dat jongeren en hun ouders met de rug naar de
samenleving gaan staan, of erger, zich tegen de samenleving gaan afzetten. Het is belangrijk dat
jongeren en hun ouders het gevoel krijgen dat zij (weer) deel uitmaken van de samenleving.

De aangesloten moskeeén menen dat zij vanwege hun toegankelijkheid een goede plek zijn om
participatie van moslims in Nederland te bevorderen. Alle betrokken moskeebesturen van de RVM
willen vanuit hun eigen moskee een bijdrage leveren aan het project. Naast de religieuze aspecten
van de moskee, waar imam en bestuursleden gezamenlijk een invulling aan geven, willen zij zich in dit
project vooral gaan inzetten om de maatschappelijke krachten van de moskee te versterken.

De moskeeén staan niet op geisoleerde eilandjes, maar midden in de wijk en vervullen vaak een
brede maatschappelijke functie. Met het project willen de initiatiefnemers deze functie versterken
en willen we samenwerking met buurtbewoners, -netwerken en -organisaties verbeteren. Het betreft
verbreding van de blik op de Nederlandse context en bewustwording van de functie van de moskee
in de Nederlandse maatschappij. Dit vraagt van moskeebestuurders kennis en vaardigheden waarin
ze getraind zullen worden.

Belangrijk voor de samenwerking met de buurtorganisaties is dat wat er in de moskee gebeurt
transparant wordt voor de omwonenden. Om dit te bevorderen willen de moskeeén proberen — op
eigen kosten - een website te realiseren, zodat iedere moskee online te bezoeken is. Daarnaast zal per
moskee bekeken worden wat voor activiteiten er georganiseerd kunnen worden met buurtbewoners en
buurtorganisaties. Meer openheid creéren en meer ontmoeting tussen buurt en moskee zal bijdragen
aan preventie van radicalisering omdat het polarisering tegengaat.

200 In totaal zijn er 23 moskeeén bij de RVM aangesloten; dat is meer dan 10% van het totaal aantal Marokkaanse moskeeén in
Nederland.

dB

kenniscentrum
Voo emancipatie en participatic

radicaal orthodox extremist



radicaal orthodox extremist

Scheiding kerk en staat

De koepels UMMON en RVM zien het als moskeeorganisaties ook als een belangrijke taak om jongeren
die zich interesseren voor bijzonder intolerante interpretaties van de islam alternatieven te bieden. Dit
religieuze discours is van groot belang, omdat een belangrijk deel van de islamitische jongeren die
radicaliseren zich hierbij beroepen op bepaalde interpretaties van religieuze bronnen.

UMMON en RVM respecteren vanzelfsprekend de in Nederland geldende scheiding tussen kerk en
staat. Het is juist dit principe dat uiteenlopende geloofsgemeenschappen in Nederland de ruimte biedt
gebruik te maken van hun grondwettelijke vrijheid van godsdienst. Voor de primaire religieuze activiteiten
hebben UMMON/RVM daarom nooit een beroep gedaan op enigerlei vorm van ondersteuning door
de Nederlandse overheid en dat willen de moskeeorganisaties van de RVM ook in de toekomst niet
doen. De kosten voor dergelijke activiteiten - waaronder het salaris van een imam en de huur van het
moskeegebouw - worden vergoed door de bezoekers van de moskee.

Tegelijkertijd willen we als initiatiefnemers van het project het discours over de islam niet beperken tot
de reguliere activiteiten van de moskeeén. Ze vinden het van belang dat er door een breder publiek
van gedachten kan worden gewisseld over de islam en andere religies. Ook willen ze ruimte bieden
aan verschillende invalshoeken en opinies in eigen kring én willen ze de dialoog aangaan met andere
levensovertuigingen. In dat verband willen ze debatten en lezingen organiseren en een website
ontwikkelen met achtergrondinformatie.

Uitvoering

Voor de uitvoering van de projecten worden door de RVM een codrdinator en een ondersteunende
medewerker aangesteld. Daarnaast wordt gewerkt met (jongeren)contactpersonen bij de verschillende
moskeeén. ACB Kenniscentrum zal helpen bij de ontwikkeling en voorbereiding van het project,
begeleiden bij de uitvoering en nauwgezet verslag doen van de voortgang, zodat ervaringen en
resultaten overdraagbaar gemaakt kunnen worden. Ook draagt ACB Kenniscentrum zorg voor
verschillende trainingen. De moskeeorganisaties committeren zich aan de doelstellingen van het
project, bieden de ruimte voor de te organiseren activiteiten en zijn onder andere verantwoordelijk
voor de werving van deelnemers aan trainingen en bijeenkomsten.

Contactpersonen: Roemer van Oordt (RVM), Rachid Jamari, Ewoud Butter (ACB Kenniscentrum)



BN Publicatie: radicaal orthodox extremist

kenniscentrum

voor emancipatie en participatie

Adres: Kabelweg 37,
(Coengebouw, eerste etage)
1014 BA Amsterdam

Telefoon: 020 627 9460
Fax: 020 626 2516
E-mail: info@achbkenniscentrum.nl

Welbsite: www.acbkenniscentrum.nl




