
 1 

Dertig jaar onderzoek naar berichtgeving over moslims in Nederlandse 
media 
 
Ewoud Butter 
 
Sinds eind jaren '80 wordt er met regelmaat onderzoek gedaan naar de wijze waarop 
Nederlandse media berichten over moslims. Ik maakte een overzicht van dit onderzoek in 
drie artikelen die in de winter 2018/2019 verschenen op Republiek Allochtonië en 
NieuwWij. In deze notitie zijn staan de drie artikelen onder elkaar.  
 

Deel I: 1989 - 1996 
 
Tot aan het begin van de jaren ’90 was de Turkse Nederlander Mehmet Pamuk ongetwijfeld 
de bekendste Nederlandse moslim. De immer in archaïsch Nederlands formulerende Pamuk 
was geen bestaand persoon, maar een van de vele typetjes van Kees van Kooten in de 
programma’s die hij jarenlang samen met Wim de Bie voor de VPRO maakte. Behalve 
‘Mehmet Pamuk’ verschenen er in die jaren zelden moslims in de Nederlandse media. 
Wanneer er destijds werd geschreven over bijvoorbeeld Turkse en Marokkaanse 
'gastarbeiders' in Nederland, samen de grootste groep Nederlandse moslims, dan ging het 
zelden over hun geloof. Over moslims werd zo nu en dan vooral geschreven op de 
buitenlandpagina’s van de kranten of, in een verder verleden, op de pagina’s over de 
'overzeesche gebieden'.  
 
De wijze waarop in Nederland moslims al eeuwenlang werden afgebeeld, was amper 
onderwerp van onderzoek of debat. De internationale discussie die naar aanleiding van 
Edward Saids boek Oriëntalism (1978) was losgebarsten over de vaak karikaturale wijze 
waarop in het Westen ‘moslims’ en ‘de Arabische wereld werden afgebeeld als ‘de inferieure 
Ander’, drong nauwelijks door tot de Nederlandse media, ondanks inspanningen van 
bijvoorbeeld de werkgroep Media en Racisme (later Media en Migranten) van de 
Nederlandse Vereniging van Journalisten.  
 
Het veranderde definitief eind jaren ’80 tijdens ‘de Rushdie-affaire’. Deze affaire was niet 
alleen exemplarisch voor de wijze waarop in Nederland door media, opiniemakers en politici 
sindsdien over islam en moslims wordt gesproken, maar zorgde ook voor toenemende 
aandacht van de pers voor Nederlandse moslims. 
 
Rushdie-affaire en reacties 
 
Op 14 februari 1989 vaardigde ayatollah Khomeini, politiek en geestelijk leider van Iran, een 
fatwa uit tegen de schrijver Salman Rushdie naar aanleiding van zijn roman The Satanic 
Verses. In verschillende landen leidde dit tot demonstraties tegen Rushdie.  
 
In Nederland werd naar aanleiding van de Rushdie affaire het Islamitisch Landelijk Comité 
(ILC) opgericht, een van de eerste samenwerkingsverbanden van islamitische 
koepelorganisaties. Het ILC liet in eerste instantie weten het boek van Rushdie niet te willen 



 2 

verbieden, maar besloot later toch te willen voorkomen dat het boek in Nederland zou 
worden verspreid. Dat mislukte al snel, vooral tot ongenoegen van vooral Pakistaanse 
moslims die demonstraties in Den Haag en Rotterdam organiseerden, waarbij een pop werd 
verbrand en een spandoek ‘Dood aan Rushdie’ zichtbaar was. Minister van Binnenlandse 
Zaken Van Dijk nodigde hierop moslimsorganisaties uit om te laten  weten dat kreten als 
“Rushdie moet dood” en popverbrandingen in Nederland echt niet kunnen.  
De Rushdie affaire vormde voor de Nederlandse pers aanleiding vrij massaal aandacht te 
besteden aan moslims in Nederland. Staatrechtsgeleerde Couwenberg waarschuwde in NRC-
Handelsblad voor de ‘vijfde colonne van de grote leider van het islamitisch extremisme 
Komeiny’ (NRC, 21/3/89) en Gerrit Komrij schreef in zijn column in dezelfde krant: 
 

 “Als één ding duidelijk wordt, nu duizenden mohammedanen schreeuwend en tierend de 
straat op gaan, dan is het wel het volkomen echec van het multiraciaal, multicultureel beleid 
dat door de politiek altijd zo werd aangeprezen. (...) De moslim-gemeenschap trekt en masse 
langs de straten, met woeste kreten als 'Rushdie dood, Allah groot' en met spandoeken 
waarop wordt opgeroepen tot wraak; een paar zelfgekozen voorgangers roepen 
schuimbekkend en in het kromst denkbare Nederlands dreigementen in de microfoon die, als 
je op de klanken afgaat, wat primitieve bloeddorstigheid en gehoorzaamheid aan de 
Opperderwisj betreft, niets te raden overlaten en in het hart van onze steden woeden, onder 
politiebegeleiding, krachten die alles tarten wat ons heilig is of althans behoorde te 
zijn. (..) ’We hebben ze als stakkers verwend, en we krijgen ze als wolven terug.” (NRC 8/3/89) 

 
Journalist Bart Top schreef hierover later in zijn studie Moslims en Media-effecten: "Het is 
wellicht voor het eerst dat in een Nederlands kwaliteitsmedium zo heftig het perspectief van 
‘wij-Nederlanders’ tegenover dat van ‘zij-moslims’ neergezet wordt." 
Top citeert ook het Parool dat in die tijd het verdwijnen van een taboe signaleeerde: ‘De 
Rushdie-affaire heeft in Nederland heel wat losgemaakt. Opeens wordt er hardop gekankerd 
op ‘de islamieten’ en niet alleen in extreemrechtse kring. Een taboe op kwaadspreken lijkt 
gesneuveld.’ (Het Parool, 18/3/89) 
 
Ilhan Akel, destijds voorlichter van het Nederlands Centrum Buitenlanders (NCB) 
concludeerde in maart 1989 in een interview in De Waarheid: 
 

“Het is toch frappant dat de brief die de islamitische organisaties aan Lubbers hadden 
gestuurd - waarin zij de oproep tot moord veroordeelden, evenals de boekverbranding - noch 
vóór de demonstratie, noch erna een rol in de berichtgeving heeft gespeeld. De media waren 
alleen geïnteresseerd in extremisten, zonder zich de vraag te stellen wat hun plaats is binnen 
de islamitische gemeenschap. (..)  Als je een willekeurige voorbijganger een extreem 
standpunt hoort verkondigen, dan zeg je toch ook niet dat dat dé mening van het 
Nederlandse volk is. In de delicate situatie die rond het boek van Rushdie was ontstaan, werd 
een beeld opgeroepen als zou de islam met het zwaard aan de grens klaar staan om het 
Nederlandse cultuurgoed te vernietigen.” 

 
Na de Rushdie-affaire toonden Nederlandse media meer belangstelling voor in Nederland 
woonachtige moslims. Dat gebeurde bijvoorbeeld tijdens de Eerste Golfoorlog, na het 
verschijnen van het boekje De ondergang van Nederland – land van naïeve dwazen van 
Mohamed Rasoel (pseudoniem van de variétéartiest (Mansoor) Zoka Fatah) of nadat 
toenmalig VVD-leider Bolkestein in Luzern had gesteld dat de Europese beschaving hoger 
staat dan de islamitische.  



 3 

 
Onderzoek naar beeldvorming van moslims in de media 
 
De Rushdie-affaire in 1989 is ook het startpunt van onderzoeken naar de wijze waarop over 
Nederlandse moslims in de media werd gesproken.  
Dat begon met een doctoraalscriptie over de media ten tijde van de Rushdie-affaire van 
Fokko Minnema. Deze kwam volgens Bart Top onder andere tot de conclusie dat er sprake 
was van ‘morele paniek’. Hij onderscheidde zes verschillende fases waarin een groepje 
‘fanatieke en schuimbekkende’ moslims op straat worden vereenzelvigd met ‘de’ islam die 
tegenover ‘de Nederlandse samenleving’ wordt gesteld. Uiteindelijk gaat de overheid met 
‘de’ moslims praten, waardoor de gehele moslimgemeenschap ‘verantwoordelijk gesteld’ 
wordt voor de ongeregeldheden. Het patroon dat Minnema 30 jaar geleden signaleerde, zou 
zich in de jaren daarna nog vaak herhalen.  
De journalisten Kross, Lahaise en Joseph schreven voor de Nederlandse Vereniging van 
Journalisten in 1991 het rapport De vijfde colonne in grillrooms en koffiehuizen over de 
berichtgeving over moslims tijdens de Eerste Golfoorlog en trokken de volgende conclusie: 
 

 Uit ons dossier is onder andere gebleken dat veel journalisten over migranten schreven 
zonder zich in voldoende mate rekenschap te - kunnen - geven van de effecten van hun 
berichtgeving. Wellicht trapten zij soms in dezelfde valkuilen waar zij hun lezers voor wilden 
waarschuwen: stigmatisering van islamitische bevolkingsgroepen in ons land onder druk van 
een irrationeel vijandsbeeld...Wie sommige blunders in ogenschouw neemt, ontkomt niet aan 
de indruk dat het met name in de eindredactie nogal eens aan de nodige expertise of 
verantwoordelijkheid ontbreekt." 

 
De islamologen Shadid en Van Koningsveld publiceerden een jaar later het boek De mythe 
van het islamitisch gevaar; hindernissen bij integratie waarin ze uitgebreid ingingen op het 
opkomend anti-islamisme naar aanleiding van de discussies die ontstonden na de publicatie 
van het boekje van Rasoel en de uitspraken van Bolkestein. De beeldvorming van moslims in 
het debat was volgens de auteurs eenzijdig, karikaturaal en anti-islamitisch.  Ze verwezen 
hierbij ook naar de historische bronnen van het anti-islamisme, beginnend bij de eerste 
christelijke polemieken tegen de islam in de 8een 9eeeuw, de kruistochten en het koloniale 
tijdperk waarin het Nabije Oosten steeds als primitief en inferieur werd voorgesteld. Ook het 
beschouwen van moslims als ‘5e colonne’ was volgens de auteurs al zichtbaar in de tijden 
na de val van Granada in 1492 toen islamitische minderheden met vergelijkbare 
bewoordingen werden omschreven.  
 
Sajidah Abdus Sattar wees in een opiniestuk in de Volkskrant in 1992 op het gegeven dat in 
de Nederlandse berichtgeving over de islam moslims zelf amper aan het woord kwamen en 
dat er bij Nederlandse journalisten sprake was van een gebrek aan kennis over de islam. In 
een onderzoek dat zij in 1995 voor de Nederlandse Moslimraad en de Nederlandse Moslim 
Omroep deed naar de berichtgeving over moslims in Nederlandse kranten in 1993 en 1994, 
concludeerde ze onder andere:"Uit de berichtgeving, de selectie en weergave van 
nieuwsitems en uit opiniestukken in kranten blijkt dat de islam en moslims overwegend in 
negatieve zin in de aandacht komen." En: 
 

 "Het zijn niet alleen haat-opwekkende uitlatingen die gevaarlijk zijn. Ook onjuiste eenzijdige 
en onvolledige berichtgeving kunnen het maatschappelijk klimaat zo verzieken dat de 



 4 

ontwikkeling van het echte, harde anti-islamisme wordt vergemakkelijkt. Vooral wanneer 
respectabele politici en kwaliteitskranten zich hieraan schuldig maken, kunnen racisme en 
haat tegen moslims daarmee worden gelegitimeerd." (S. Abdus Sattar, Onderzoek naar anti-
islamitische tendensen in de Nederlandse pers).   

 
K. Nijhoff en J. Trompetter, beiden verbonden aan de Rijksuniversiteit Utrecht, 
presenteerden in 1995 het onderzoek ‘Hoofddoekjes en soepjurken’ in opdracht van het 
Samenwerkingsverband Marokkanen en Tunesiërs (SMT) en concludeerden onder andere 
dat in de Nederlandse pers de islam vooral wordt geassocieerd met agressie en terrorisme. 
De beeldvorming over moslims is volgens hen ongenuanceerd en wordt gedomineerd door 
een hang naar sensatie van de pers die weinig oog heeft voor de diversiteit aan stromingen 
binnen de islam. Veel problemen die zich voordoen met migranten, worden teruggevoerd 
naar een moslimcultuur, die de oorzaak zou zijn. Zo vindt volgens het rapport een 
stigmatisering plaats van moslims 'die vooroordelen in leven houdt en/of versterkt. 
 
In hetzelfde jaar ten slotte verscheen Islam als stigma van Karin Huigh en Ineke van der Valk 
in de bundel Dialoog; joden, christenen, moslims en humanisten leveren gespreksstof. Huigh 
en Van der Valk bieden hierin een uitgebreid theoretisch kader met aandacht voor de rol die 
onder andere racisme, oriëntalisme, etnocentrisme en machtsverhoudingen spelen bij de 
totstandkoming van het nieuws. Aan de hand van mediaberichten, waaronder een 
kerstbijlage van de Volkskrant over de islam, concluderen de auteurs: 
 

 “Het toenemende racisme weerspiegelt zich in en wordt gevoed door de media. De 
berichtgeving in de media impliceert een interpretatie van de werkelijkheid, die bestaande 
machtsstructuren objectiveert, legitimeert en mede in stand houdt. Dit betekent onder meer 
de reproductie van racisme middels de media. Hierbij speelt een eenzijdig, monolitisch en 
stereotype beeld van de ‘islam’ – en van de Arabische wereld- een belangrijke rol.”  

 
En dit was nog allemaal voordat de berichtgeving over moslims werd gedomineerd door de 
opkomst van Fortuyn en Wilders, de aanslagen van 11 september, de moord op Theo van 
Gogh, Syriëgangers. Wat die ontwikkelingen voor een effect hadden op berichtgeving over 
moslims, wordt in een volgend artikel verkend.  
 
  



 5 

Deel II: 1996-2006  
 
Context: Clash of Civilizations  
 
In de jaren ’90 nam de aandacht voor de islam en moslims in Nederlandse media verder toe. 
Dat gebeurde niet alleen in de buitenlandrubrieken, zoals ten tijde van de Eerste 
Golfoorlogen de oorlog in voormalig Joegoslavië, maar ook op de pagina’s met het 
binnenlandse nieuws en op de opiniepagina’s. 
 
Vanaf de jaren ’90 werd in de publieke discussie ‘de islam’ steeds meer tegenover ‘het 
westen’ gesteld, waarbij beide beschavingen vaak als uniforme, statische eenheden werden 
voorgesteld. Deze tegenstelling vormde ook een belangrijk onderdeel van het in 1993 door 
de Amerikaanse politicoloog Samuel Huntington gepubliceerde artikel Clash of 
Civilizations (Botsende Beschavingen) dat later werd uitgewerkt in het boek The Clash of 
Civilizations and the Remaking of World Order. Volgens Huntington zou het einde van de 
Koude Oorlog tot gevolg hebben dat geopolitieke conflicten niet langer zouden voortkomen 
uit ideologische botsingen, maar uit culturele en religieuze verschillen. Huntington zag onder 
andere een botsing tussen enerzijds het (christelijke) Westen en anderzijds de islam. Hij 
schreef: “Als moslims beweren dat het Westen oorlog voert tegen de islam en als 
westerlingen beweren dat islamitische groeperingen oorlog voeren tegen het Westen, dan 
mogen we de conclusie trekken dat er inderdaad zoiets als een oorlog gaande is.”  
 
Na Mohammed Rasoel en Frits Bolkestein, spraken bijvoorbeeld ook Pim Fortuyn en Paul 
Scheffer in hun eigen woorden over een Clash of Civilizations.  De socioloog Pim Fortuyn 
waarschuwde in 1996 in zijn boek ‘Tegen de islamisering van onze cultuur’ voor de opkomst 
van de (fundamentalistische) islam die een bedreiging zou kunnen gaan vormen voor 
verworvenheden zoals de scheiding van kerk en staat, de gelijke omgang tussen de seksen, 
de vrijheid van homoseksuelen en de gelijkwaardigheid van kinderen en volwassenen. 
De (vermeende) ‘islamisering’ van de Nederlandse samenleving zoals die door Fortuyn was 
geagendeerd, zou vanaf 2006 ook een van de belangrijkste agendapunten worden van Geert 
Wilders.  
 
Paul Scheffer waarschuwde in 2000 in zijn artikel het Multicultureel Drama in het NRC voor 
de afstand tussen de gangbare omgangsvormen in Nederland en het normbesef binnen de 
islamitische gemeenschappen. Ook uitspraken van de Rotterdamse imam el Moumni over 
homoseksualiteit leidden tot een verhit debat over de vraag of het gedachtegoed van de 
islam verenigbaar is met de ‘westerse waarden’. Er volgden aanklachten tegen El Moumni, 
die uiteindelijk toch werd vrijgesproken.  
 
Het idee van een ‘clash of civilizations’ werd tegelijkertijd ook omarmd door terroristen van 
islamitische huize. Mede dankzij een toename in het Westen van aanslagen van deze groep 
terroristen werden ‘de westerse beschaving’ en de “islamitische beschaving” steeds 
scherper tegenover elkaar gesteld. Nadat George Bush de aanslagen van 11 september 2001 
een aanval op de westerse beschaving noemde, werd dit frame, in verschillende 
bewoordingen, herhaald bij alle aanslagen die daarna werden gepleegd door terroristen van 
Al Qaida en later IS in het Westen (Madrid, Londen, Parijs, Brussel). Sinds 2001 is er sprake 



 6 

van een duidelijke toename van het aantal berichten over moslims en de islam zoals ook 
onderstaande grafiek laat zien.  
 

 
 
In 2001 meldde Pim Fortuyn zich als politicus en pleitte hij onder andere voor een koude 
oorlog met de islam, die hij beschouwde als een áchterlijke cultúúr. In een interview met de 
Volkskrant stelde hij "Als ik het juridisch rond zou kunnen krijgen, dan zou ik gewoon zeggen: 
er komt geen islamiet meer binnen". 
 
Nadat Fortuyn op 6 mei 2002 was vermoord door de milieu-activist Volkert van de Graaf ging 
Ayaan Hirsi Ali zich roeren in het publieke debat. Zij stelde in verschillende interviews onder 
andere dat het merendeel van de islamitische vrouwen werd onderdrukt, dat de islam een 
achterlijke cultuur was en dat de profeet Mohammed naar Westerse maatstaven een 
perverse tiran was. Ze moest vanwege vele bedreigingen vervolgens eind 2002 onderduiken. 
In 2003 kwam ze voor de VVD in de Tweede Kamer en in 2004 maakte samen met publicist 
en filmmaker Theo van Gogh de film Submission over de positie van de vrouw in de islam. De 
vertoning van de film leidde opnieuw tot bedreigingen en uiteindelijk tot de brute moord op 
2 november 2004 op Theo van Gogh. Moordenaar Mohammed Bouyeri priemde met een 



 7 

mes een 'Open Brief aan Hirsi Ali' op het lichaam van Van Gogh. Hirsi Ali moest hierna 
opnieuw onderduiken.  
 
In hetzelfde jaar, 2004, nam Geert Wilders afstand van de VVD en ging hij verder als Groep 
Wilders. Sindsdien leeft hij onder permanente beveiliging. Wilders liet onder andere weten 
moskeeën te willen afbreken, waarschuwde voor een tsunami van islamisering, pleitte voor 
een verbod op nieuwe islamitische scholen en moskeeën, voor een kopvoddentax en 
Wilders liet ook weten de Koran, in zijn ogen een fascistische boek of "het islamitische Mein 
Kampf", te willen verbieden. In 2006 komt hij met zijn nieuwe partij, de PVV in de Tweede 
Kamer. 
 
In hetzelfde jaar is er ook internationaal veel ophef naar aanleiding van twaalf spotprenten 
van de profeet Mohammed die de Deense krant de Jyllands-Posten een jaar eerder had 
geplaatst. Naar aanleiding van de Deense cartoonaffaire verliezen wereldwijd ongeveer 100 
mensen het leven.  
 
Onderzoek 
 
Vanaf 2004 verschenen er ook weer publicaties waarin verslag werd gedaan van onderzoek 
naar de wijze waarop Nederlandse mediaberichten over moslims. 
 
Interessant is het SCP-werkdocument Moslim in Nederland van Karin Phalet en Jessika 
Terwal (2004). Zij onderzochten de publieke discussie over de islam in Nederland op grond 
van een analyse van 866 artikelen in de Volkskrant tussen 1998-2002 over moslims en 
Turkse en Marokkaanse Nederlanders.  Helaas zijn de artikelen uit twee belangrijke periodes 
buiten beschouwing gelaten: artikelen naar aanleiding van het essay Het multiculturele 
drama van Paul Scheffer en de artikelen volgend op de aanslagen van 11 september 2001 
ontbreken. Toch bleef er voldoende interessant materiaal over om onder andere de 
volgende conclusies te trekken: 
• Ongeveer een derde van de 866 artikelen ging over religie en tweederde van de artikelen 

ging over andere onderwerpen die in relatie stonden met Turkse en Marokkaanse 
Nederlanders.  De aandacht voor de islam wel toe tot 44%, vooral naar aanleiding van de 
zogenaamde El Moumni affaire.  

• 53% van de artikelen over de hele periode betrof feitelijk nieuws en 47% opiniestukken. 
Die laatste categorie nam toe van 38% in 1998 tot 56% in 2002. De toename van de 
opiniestukken duiden de onderzoekers als een toename van de politisering van het 
thema.  

• Bij de 866 artikelen waren in totaal 1456 actoren betrokken. De verhouding tussen 
geciteerde mannen en vrouwen was zeer ongelijk: bijna drievierde van die actoren is 
man, eenvierde is vrouw.  Onder Nederlanders met een migratieachtergrond en 
Marokkaanse Nederlanders waren vrouwen beter vertegenwoordig dan onder Turkse 
Nederlanders en autochtonen.  

• Van alle actoren was 61% autochtoon, 15% Marokkaanse Nederlander, 11% Turkse 
Nederlander, 9% Nederlander met migratieachtergrond zonder vermelding van de 
herkomst en 3% werd gevormd door actoren met een andere achtergrond (bv. 
Koerdisch, Iraans, Egyptisch). 



 8 

• in opiniestukken lag het aandeel autochtonen nog hoger: op 75%. De onderzoekers 
stellen dan ook dat de discussie over islam en de multiculturele samenleving op de 
opiniepagina’s van de Volkskrant wordt gevoerd door autochtone opiniemakers en 
briefschrijvers 

• Het aantal artikelen waarin de geïnterviewde persoon door de schrijver van het artikel 
expliciet wordt gepresenteerd als moslim, is zeer beperkt. De presentatie van moslims in 
het nieuws verloopt vaak primair via etnische categorisatie: personen die worden 
geïnterviewd over hun moslim-zijn worden in de eerste instantie vooral geïntroduceerd 
als lid van een bepaalde etnische groep.  

• Personen die spreken namens Turkse, Marokkaanse, islamitische organisaties en andere 
organisaties vormden 14% van alle actoren. De meest geciteerde Turkse organisaties in 
die periode waren Milli Görüs (25 keer)en het Inspraak Orgaan Turken (11 keer). Bij 
Marokkanen is de diversiteit groter: Towards a New Start (5 keer),  Werkgroep 
Marokkaanse Amsterdammers (3 keer), Samenwerkingsverband Marokkanen en 
Tunesiërs (7 keer), de Ummon (3 keer), en het Komitee Marokkaanse Arbeiders in 
Nederland (3 keer).  

 
René van der Kroon bestudeerde in 2005 de berichtgeving in het NRC en De Telegraaf vlak 
na de moord op Theo van Gogh. In Moslims in de media; verandering in 
beeldvorming concludeerde hij onder andere dat deze moord in beide kranten, in het 
bijzonder in NRC Handelsblad leidde tot een forse toename van het aantal berichten over 
moslims. Hoewel de berichtgeving over moslims in beide kranten overwegend negatief is, 
bericht NRC Handelsblad volgens Van der Kroon vaker op een neutrale manier over moslims. 
Van der Kroon: “Moslims worden overwegend neergezet als zeer fanatieke gelovigen, 
waarbij door radicalisering het geloof kan leiden tot daden van terreur, al dan niet daartoe 
aangezet door radicale imams in moskeeën. Verder hebben ‘zij’ een duidelijk andere cultuur 
dan ‘wij’, die in westerse ogen op vreemde wijze geuit wordt.”  
 
In 2005 publiceerde Wasif Shadid, hoogleraar interculturele communicatie een 
uitgebreid artikel in het Tijdschrift voor Communicatiewetenschap (jaargang 33/205 nr 4). 
Hij stelde hierin dat wetenschappelijk onderzoek laat zien dat westerse media op 
verschillende manieren tekortschieten in hun verslaggeving van moslims, waardoor hun 
negatieve imago wordt bestendigd en versterkt. De belangrijkste 4 tekortkomingen die hij 
signaleerde waren: 
 
1. de simplificatie en afstandelijke presentatie van de islam vanuit een outsiders view; 
2. het problematiseren en stigmatiseren van de groepen in kwestie, inclusief het 

voorstellen van bijvoorbeeld Turkse en Maorkkaanse Nederlanders als homogene 
groepen; 

3. de deling van de samenleving in ‘wij’ en ‘zij’ (de Ander, die geen onderdeel van de 
samenleving vormt) en 

4. de verwaarlozing van de participatie van moslims in de media en het ontbreken van hun 
visie daarin. 

Shadid pleitte in zijn artikel voor meer diversiteit op de redacties van kranten en 
nieuwsprogramma’s.  
 



 9 

Ook in 2005 verscheen ten slotte Framing Islam; een onderzoek naar de beeldvorming over 
moslims in de media en onder de Nederlandse bevolking, van Petra E. Van Helden. Zij 
analyseerde gedurende drie jaar de berichtgeving van actualiteitenrubriek NOVA en de 
Volkskrant en concludeerde onder andere dat de berichtgeving over de islam sterk 
verbonden is aan hypes, sterk probleemgericht is (aandacht vooral voorgewelddadige acties, 
conflicten, incidenten en sensationele gebeurtenissen) en dat de islam vooral wordt 
neergezet als een bedreiging voor de samenleving en voor ‘westerse’ waarden als tolerantie 
en democratie. Ook constateerde ze dat over moslims wordt bericht alsof zij een homogene 
groep vormen en dat moslims in de verslaggeving over de islam weinig aan het woord 
komen vanuit een functie met autoriteit, maar voornamelijk als vertegenwoordiger van de 
moslimgemeenschap, of slechts als lid van de gemeenschap.  
Van Helden maakte hierbij wel de kanttekening dat volgens haar niet kan worden gesteld 
dat de media moedwillig bijdragen aan negatieve beeldvorming over moslims. Ook in de 
berichtgeving over andere onderwerpen gaat de aandacht vooral uit naar negatief nieuws en 
incidenten. Toch pleit volgens Van Helden het vaststellen van dergelijke mechanismen 
media niet vrij van hun verantwoordelijkheid om een zo representatief mogelijk beeld van 
de werkelijkheid weer te geven. Door de focus rondom hypes ontstaat een onevenwichtig en 
niet representatief beeld en dat is van invloed op de beeldvorming van de islam en moslims.  
In het volgende en laatste deel zal ik verslag doen van het onderzoek dat sinds 2006 is 
gedaan naar de berichtgeving over moslims in de media.  
 
  



 10 

Deel III: 2006-2018  
 
Context 
 
In de loop van de jaren ’90 kwam het debat over de islam in Nederland steeds vaker in het 
teken te staan van een vermeende “Clash of Civilizations” waarbij het Westen en de 
islamitische wereld als elkaar uitsluitende, monolitische grootheden tegenover elkaar 
worden gesteld. Dit beeld wordt vooral benadrukt door politici, publicisten en bewegingen 
die de islam (en moslims) in Nederland als een bedreiging van “onze” (westerse) 
verworvenheden beschouwen, maar ook door enkele groepen orthodoxe moslims die deze 
verworvenheden onverenigbaar achten met hun geloofsopvattingen. 
Dit beeld van een Clash of Civilizations kwam terug in berichtgeving over terroristische 
aanslagen en The War on Terror, maar ook in de met regelmaat terugkerende debatten over 
bijvoorbeeld de gelijkheid van man en vrouw (handen schudden, gescheiden zwemmen, 
vrouwelijke genitale verminking, niqab), gelijke behandeling van LHBT’ers (uitspraken van 
imam el Moumni), de vrijheid van geloof (moslimdiscriminatie, voorstellen als Koranverbod, 
kopvoddentax, sluiting van moskeeën) en de vrijheid van meningsuiting (moord op Theo van 
Gogh, Deense cartoonaffaire, aanslag op Charlie Hebdo). 
Tot een echt debat kwam het in de praktijk echter zelden. De Wetenschappelijke Raad voor 
het Regeringsbeleid (WRR) schreef in 2007: 
 

De meeste gesprekken die gevoerd worden op tv worden bevolkt door dezelfde mensen, 
waarbij bovendien een echt gesprek vaak niet van de grond komt. Wij/zij- tegenstellingen 
domineren. Dit geldt evenzeer voor de landelijke kranten. Autochtone columnisten en 
redactieleden (..) namen 72 procent van de opiniërende artikelen voor hun rekening over 
onderwerpen die met de multiculturele samenleving, en specifieker moslims en de islam, te 
maken hadden. Allochtonen zijn weinig aan het woord, terwijl ze voortdurend onderwerp van 
gesprek zijn.   

 
Illustratief voor de wij/zij tegenstelling was het debat dat ontbrandde toen in 2007 de 
minister van Integratie Ella Vogelaar in dagblad Trouw liet weten dat zij het zich kon 
voorstellen dat we over een paar eeuwen in Nederland zullen spreken van een‘joods-
christelijke-islamitische traditie’. Opiniemakers tuimelden massaal over haar heen, PVV-
leider Geert Wilders noemde haar ”knettergek” en diende een motie van wantrouwen in en 
VVD-leider Mark Rutte schreef in de Volkskrant: “Nederland heeft nu eenmaal geen 
islamitische traditie - en zal die ook niet krijgen als het aan de VVD ligt.” 
 
Geert Wilders 
Geert Wilders domineerde het publieke en politieke debat sinds zijn vertrek bij de VVD met 
een agenda die er op gericht was een ‘tsunami van islamisering’ tegen te gaan en met 
voorstellen die haaks staan op de rechtsstaat zoals het verbieden van de koran, het sluiten 
van moskeeën en een ‘kopvoddentax’.  
 
Fitna 
Eind 2007 leidde zijn aankondiging een anti-islamfilm (Fitna) te maken bij het kabinet 
Balkenende IV tot grote angst voor zowel maatschappelijke spanningen als voor verstoring 
van de relaties met enkele handelspartners. De vertoning van de film op wikileaks (nadat 



 11 

Wilders een uitnodiging van nota bene de Nederlandse Moslimomroep had afgeslagen) 
werd een anticlimax: de korte film (16 minuten) bleek niet meer dan knullig knip- en 
plakwerk dat weinig nieuws bevatte. "Het boek (de Koran) was beter" grapte een 
Amsterdamse imam na afloop. 
Fitna vormde een stimulans voor de samenwerking tussen islamitische, christelijke en joodse 
koepelorganisaties in het Cairo-overleg dat in 2015 verder ging als Overleg Joden Christenen 
en Moslims (OJCM). Ook vormde Fitna één van de redenen voor verschillende partijen om 
aangifte te doen tegen Wilders wegens haatzaaien.  
 
Proces 
Het eerste proces tegen Wilders was een circus dat ongeveer drie jaar duurde tot hij in juni 
2011 werd vrijgesproken. Volgens de rechter was er geen sprake van aanzetten tot haat of 
discriminatie, of van groepsbelediging. De uitspraken van Wilders waren, zo oordeelde de 
rechter, vrijwel allemaal gericht op de religie islam en niet op moslims. 
Wilders kreeg dankzij zijn uitspraken, Fitna en het proces tegen hem veel aandacht van de 
pers wat ook te zien is aan de aandacht voor de term ‘islamisering’ en het woorden 
paar“Geert Wilders” in de grote Nederlandse kranten. Met als uiteindelijke beloning dat de 
partij in 2010 groeide van 9 naar 24 zetels in de Tweede Kamer en als gedoogpartner invloed 
kreeg op het regeringsbeleid van het eerste kabinet Rutte.  In 2014 werd een aanzet 
gegeven tot een tweede proces tegen Wilders nadat deze zijn aanhang had gevraagd of ze 
meer of minder Marokkanen wilden. Toen het publiek'minder, 
minder', scandeerde,antwoorddeWilders:"Dan gaan we dat regelen." 
 
Oorlog in Syrië, Syriëgangers en de angst voor terroristische aanslagen  
De laatste jaren, vooral sinds 2011 staat de berichtgeving over moslims voor een belangrijk 
deel in het teken van de Arabische lente, de oorlog in Syrië en de (in)directe gevolgen 
daarvan: de deelname aan de strijd in Syrië door in Nederland geboren en getogen moslims, 
radicalisering, bloedige terroristische aanslagen van (oud) Syriëgangers of IS-sympathisanten 
in diverse Europese landen, vluchtelingen uit de oorlogsgebieden en terugkerende 
Syriëgangers.  
 
Nieuwe generatie 
Op de achtergrond speelde ook een andere ontwikkeling: vanaf ongeveer 2009 is het aantal 
moslims dat in Nederland geboren is groter dan het aantal moslims dat hier als immigrant 
kwam. Voor deze in Nederland geboren en getogen (tweede generatie) moslims is het niet 
meer acceptabel dat de islam als ‘gast’ of als fremdkörper wordt beschouwd. Deze generatie 
dringt maar mondjesmaat tot de mainstream media toe, maar is vanaf de eeuwwisseling 
met talloze initiatieven wel steeds duidelijker te horen op het internet en sociale media. Een 
recent voorbeeld is Meld Islamofobie dat, samen met vele anderen, moslimhaat en -
discriminatie agendeerde. 
Veel meer over het islamdebat in Nederland en (de effecten daarvan op) organisatievorming 
onder moslims is te lezen in het onlangs verschenen naslagwerk Zuilen in de polder.  
 
 
 



 12 

Onderzoek 
 
Hieronder een chronologisch overzicht van een selectie van het onderzoek dat sinds 2006 is 
gepubliceerd. Verschillende conclusies komen steeds weer terug, maar hier en daar komen 
de onderzoekers ook tot (totaal) verschillende conclusies.   
 
In 2006 publiceren Leen d’Haenens en Susan Bink het artikel Islam in de Nederlandse 
media: Focus op het Algemeen Dagblad. Zij hadden krantenberichten in de periode 1998-
2004 geanalyseerd en concludeerden dat journalisten in het AD over het algemeen, zeker op 
de pagina’s met binnenlands nieuws, op een evenwichtige manier over de islam hadden 
geschreven en verschillende meningen aan bod lieten komen. Toch concluderen ze: “De 
keuze van de onderwerpen kan daarmee wel stigmatisering van moslims in de hand werken, 
aangezien veel artikelen over terrorisme, fundamentalisme en geweldpleging gaan. Vaak 
worden moslims en ‘de’ islam als de daders van geweld gezien, en niet-moslims als 
slachtoffers.”  
 
Europese Commissie tegen Racisme en Intolerantie (ECRI) waarschuwt in februari 2008 
voor toenemende islamofobie in Nederland. De PVV wordt in dit verband genoemd, maar 
ook de media maakten zich volgens de ECRI op grote schaal schuldig aan generalisaties over 
moslims.  
 
Wasif Shadid ontwaart in 2009 in het artikel Moslims in de media, de mythe van de 
registrerende journalistiek in het boek Mist in de polder (Velling, S. ea., 2009) de volgende 
frames die hij steeds ziet terugkeren in de media: 
 
1. Het etnocentrisme frame. Met behulp hiervan worden mediagebruikers vertrouwd gemaakt met 

een ‘wij-zij’-tegenstelling en met ‘onze’ versus ‘hun’ cultuur, waarbij de eerstgenoemde beter 
respectievelijk hoger wordt gewaardeerd. (..) 

2. Het stigmatiseringsframe. Hoofdkenmerk van dit frame is dat allochtonen en moslims worden 
gepresenteerd als probleemgroepen: ze worden meer dan strikt noodzakelijk in verband gebracht 
met criminaliteit, misdaad, misbruik van sociale voorzieningen, terrorisme, werkloosheid en 
drugs.(..)  

3. Het lekenframe. Hoofdkenmerk hiervan is dat allochtonen en moslims relatief weinig kans krijgen 
om hun mening te ventileren en dat ze vooral als leken en niet als deskundigen worden 
gepresenteerd. (..)  

4. Het culturele generaliseringsframe. Met behulp van dit frame worden Marokkaanse en Turkse 
Nederlanders gepresenteerd als één homogene groep en als moslims bij wie de religieuze 
identiteit alle andere sociale identiteiten overwoekert.  

 
In 2011 verschijnt de scriptie: Van Fatwa tot Fitna, een onderzoek naar de berichtgeving van 
NRC Handelsblad over de islam tussen 1995 en 2009 van Jennifer van Genderen. Zij 
concludeert onder andere: 
 

“Uit de berichtgeving in NRC Handelsblad ontstaat het beeld dat een moslim iemand is die 
nadrukkelijk in verband wordt gebracht met islamisering en extremisme, iemand die wordt 
geronseld door buitenlanders en deviante normen en waarden krijgt bijgebracht op 
islamitische scholen. Alle maatschappelijke en sociale problemen die er (zouden) zijn met 
moslims worden in de berichtgeving nadrukkelijk in verband gebracht met hun religie. Zij 
worden hierbij vooral gepresenteerd als een gevaar voor de kernwaarden van de 



 13 

Nederlandse samenleving. (..) Dit wijst op de dominantie van het conflictframe van de 
berichtgeving van NRC Handelsblad over de Islam en moslims in Nederland. Van de 244 
krantenberichten refereerden 121 naar onenigheid en/of meningsverschillen tussen moslims 
onderling en tussen moslims en anderen.”  

 
In 2014 trekt Anouk van Drunen in haar proefschrift "They are not like us": How media and 
audiences frame Muslims de conclusie dat het overwegend negatieve beeld over moslims 
nauwelijks verband houdt met de - volgens haar inderdaad negatieve - berichtgeving over 
moslims in de Nederlandse nieuwsmedia. 
Negatieve framing blijkt weinig invloed te hebben op hoe er in Nederland over moslims 
wordt gedacht. Van Drunen verklaart dat enerzijds doordat de mediaconsument went aan 
de toch al negatieve berichtgeving en daarom niet nóg negatiever gaat denken. Anderzijds 
raken mensen die positief denken over moslims meer gemotiveerd om negatieve 
berichtgeving tegen te spreken. 
 
In hetzelfde jaar, 2014, promoveert Andrea Meuzelaar op de representatie van moslims en 
de islam op de Nederlandse publieke televisie. Zij bracht in haar proefschrift de geschiedenis 
van de representatie van moslims en de islam op de Nederlandse publieke televisie in kaart. 
Meuzelaar ziet veel stereotypes terugkomen en constateert dat er sprake is van een “rigide 
iconografie van de islam, waarin de islam direct herkenbaar is geworden maar ook constant 
wordt gereduceerd door een handvol emblematische beelden die allerlei negatieve 
connotaties hebben gekregen.“ Het op tv obsessief herhalen van steeds dezelfde beelden 
(als moskeeën, gesluierde vrouwen), ook wanneer dit niet relevant is, suggereert volgens 
haar steeds opnieuw causale relaties tussen de islam en allerlei maatschappelijke 
problemen. Meuzelaar signaleerde twee concurrerende verhalen over de religieuze 
identiteit van moslims: één over de goed aangepaste en succesvol geïntegreerde moslim en 
één over de onaangepaste en barbaarse moslim. Beiden zijn volgens haar stereotypen.  
 
Michelle Hoogsteen bestudeerde voor haar masterscriptie (Niet alle moslims zijn terroristen 
2016) de berichtgeving over moslims en de islam in vier landelijke dagbladen na de aanslag 
op 7 januari 2015 op Charlie Hebdo. Zij concludeert dat er overwegend meer over moslims 
dan over de islam wordt gesproken. Ook blijkt uit haar onderzoek dat moslims zijn 
ondervertegenwoordigd in krantenberichten.  Maar, concludeert Hoogsteen, er wordt in de 
kranten wel degelijk een onderscheid tussen groepen moslims gemaakt. Moslims worden 
niet als een homogene groep afgespiegeld, ook komt er uit haar onderzoek geen duidelijk 
‘wij’versus zij-beeld.  
 
Ineke van der Valk publiceert in 2017 de Derde monitor Moslimdiscriminatie, waarin ze ook 
aandacht besteed aan moslimhaat op het internet. Zij analyseerde 180.000 artikelen en 
260.000 comments op GeenStijl en Powned en concludeerde dat de beeldvorming op beide 
weblogs over vrijwel de hele linie negatief is. Het onderwerp wordt volgens Van der Valk 
meestal benaderd vanuit het perspectief van moslims als culturele of politieke bedreiging, of 
zij worden geframed als object van haat. Ze concludeert: 
 

 Markeerpunten in het proces van racialisering van moslims (..) hebben vaak betrekking op 
kleding en uiterlijk van zowel vrouwen als mannen. Zo worden moslims geïsoleerd van de 
rest van de samenleving en wordt hun herkenbaarheid vergroot. (..) Hoewel moderatoren 



 14 

grote aantallen uitingen hebben verwijderd, is beledigende, discriminerende en choquerende 
content nog steeds in overvloed aanwezig.  

 
In hetzelfde jaar doet het Verwey-Jonker instituut in opdracht van Lodewijk 
Asscher onderzoek naar triggerfactoren van moslimdiscriminatie. Hiervoor werden ruim 
3700 jongeren tussen de 12 en 23 jaar ondervraagd. Hieruit bleek dat ongeveer een derde 
van de jongens en een op de zeven meisjes negatief denkt over moslims.De onderzoekers 
concluderen dat jongeren met weinig contacten met moslims hun oordeel over moslims 
vooral op berichtgeving in de media baseren en op internet. Zij denken gemiddeld minder 
positief over moslims in Nederland. Jongeren die wel ervaringen hebben met moslims, 
vinden de berichtgeving in de media over moslims negatiever dan hun eigen ervaringen.  
In 2017 publiceren Nel Ruigrok, Antske Fokkens, Sarah Gagestein en Wouter van 
Atteveldt het onderzoek Stereotyperende microportretten van moslims in het (politieke) 
nieuws’ waarvoor ze 622.480 nieuwsberichten hadden doorgenomen die waren verschenen 
in het AD, De Telegraaf, NRC Handelsblad, Trouw en de Volkskrant en op de weblogs Joop.nl 
en GeenStijl.  
 
De bijvoeglijke naamwoorden waarmee moslims het meest worden omschreven zijn 
‘radicaal’, ‘extremistisch’ en ‘terroristisch. Bij Nederlanders zonder migratieachtergrond 
worden vaak ‘bekend’, ‘gemiddeld’ en ‘mooi’ gebruikt om ze te omschrijven. Ook blijken 
Nederlanders zonder migratieachtergrond veel te ‘winnen’, ‘scoren’ en ‘verbeteren’ in de 
pers, terwijl moslims vooral ‘beledigen’, ‘bekeren’ en ‘verkrachten’. Dit kan volgens de 
onderzoekers leiden tot blikvernauwing, het voeden van vooroordelen en uiteindelijk tot 
discriminatie.  
 
Onderzoekster Gagestein in het NRC:„Er is een interessant verschil tussen hoe moslims en 
Nederlanders aan het woord komen in de media. Moslims worden meestal als leek 
opgevoerd, in straatinterviews bijvoorbeeld, terwijl autochtone Nederlanders veel vaker als 
expert aan het woord komen. Als nieuwsprogramma’s vooroordelen willen ontkrachten 
zouden ze vaker experts met een moslimachtergrond kunnen uitnodigen.” 
 
Annebregt Dijkman en Zoë Papaikonomou publiceerden in 2018 het boek ‘Heb je een boze 
moslim voor mij?’ waarvoor ze ruim vijftig mensen interviewden, voornamelijk journalisten 
met een migratieachtergrond, over hun ervaringen in de media. Dat leverde een duidelijke 
conclusie op: de media zijn te wit en kennen een gebrek aan diversiteit en inclusiviteit. Meer 
perspectieven op een redactie leiden volgens de auteurs tot een kritischere redactie dan een 
redactie die bestaat uit mensen met dezelfde achtergrond. In het boek leggen ze 
journalistieke mechanismen bloot die diversiteit en inclusiviteit bevorderen of juist 
tegenhouden. Ze hebben deze in zeven stappen opgeschreven en stellen dat redacties niet 
alleen meer een afspiegeling van de samenleving moeten worden, maar dat álle 
redactieleden ook moeten leren inclusief te denken en te werken. Dat betekent onder 
andere dat redacteuren een breder netwerk op moeten bouwen, open vragen moeten 
stellen, zorgvuldig hun woorden moeten kiezen en aan hun deskundigheid moeten werken.  
 
Tot slot sociologe Maartje Boer van de Universiteit Utrecht. Zij onderzocht in 2018 met 
behulp van gegevens van het YES!-onderzoek (Youth in Europe Survey, waaraan ruim 
zevenduizend jongeren deelnamen)wat media-aandacht doet met de houding van 



 15 

autochtone jongeren ten opzichte van moslims en concludeert: “Wat blijkt is dat de 
jongeren die werden geïnterviewd op een dag met veel media-aandacht voor moslims, 
negatiever dachten over deze groep dan de jongeren die aan het onderzoek meededen op 
een dag dat er weinig berichtgeving over moslims was. (..) We weten echter niet of het gaat 
om een blijvend effect, dat is een interessante vraag voor vervolgonderzoek.”  
 
  
Bovenstaande tekst verscheen eerder in drie artikelen op Republiek Allochtonië 
en Nieuwwij en mijn eigen site in het kader van de verkenning Hoe worden moslims in de vier 
grootste Nederlandse kranten geportretteerd? Dit was een initiatief van The Hague Peace 
Projects. Meer hier. 
 
 


